
№ 2 (198), ФЕВРАЛЬ 2025

МЕСТНАЯ РЕЛИГИОЗНАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ «ПРАВОСЛАВНЫЙ ПРИХОД СВЯТИТЕЛЯ НИКОЛАЯ В БУХТЕ КАМЫШОВОЙ Г. СЕВАСТОПОЛЯ, СИМФЕРОПОЛЬСКОЙ И КРЫМСКОЙ ЕПАРХИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ (МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХАТ).»МЕСТНАЯ РЕЛИГИОЗНАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ «ПРАВОСЛАВНЫЙ ПРИХОД СВЯТИТЕЛЯ НИКОЛАЯ В БУХТЕ КАМЫШОВОЙ Г. СЕВАСТОПОЛЯ, СИМФЕРОПОЛЬСКОЙ И КРЫМСКОЙ ЕПАРХИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ (МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХАТ).»

СО ХРИСТОМ ПО ЖИЗНИЯ ОТ НЕГО ЗАВИСИМ

Он даровал мне жизнь. Он постоянно касает-
ся меня Своим животворящим Духом. От Его 

Божественного прикосновения моя жизнь теплит-
ся, существует и продолжается во мне.
Богоборческий дух, отец всякой лжи, искушает 
меня земной сладостью. Он шепчет мне, что жизнь 
зависит только от земного хлеба и от других сладких 
плодов земли. Притворяясь предо мной бÓльшим 
другом, чем мой Творец, и вызвавшись «защитить» 
меня от Него, как некогда праотцев наших в раю, он 
говорит мне: «Если бы Он любил тебя, то превра-
тил бы для тебя в хлебы все камни!». А я знаю, 
что, если бы и тело мое умерло без хлеба от голода, 
жизнь не прекратилась бы во мне, ибо она сокры-
та в Нём и Он – в жизни моей. И если бы камни 
превратились в хлебы и я бы съел их все, моя жизнь 
не стала бы ни дольше, ни лучше. Ибо мера жизни – 
вечность, а не количество дней во времени.
Слова моего Творца мне слаще хлеба и меда. Дитя 
в разлуке с матерью больше радуется голосу ее, 
чем хлебу. Овца, заблудившаяся в горах, беспокой-
но жует травинку за травинкой, постоянно подни-
мая голову и прислушиваясь, не слышен ли голос 
пастыря. А чуть заслышит его, перестает щипать 
траву и мчится к пастырю. Так же и всякий знак 
присутствия Бога радует меня и укрепляет жизнь 
мою. Слова Его – сладчайшая трапеза.
«Не хлебом одним будет жить человек, но всяким 
словом, исходящим из уст Божиих» (Мф. 4, 4).

В НЁМ МОЯ СЛАВА
Где злоба, там и безумие.
Злобный дух тьмы предлагает мне мирскую славу. 
Все его предложения имеют цель посрамить Бога 
Творца, а меня погубить навечно.
Прыгни с колокольни! – шипит змей из преис-
подней. Или: поднимись в воздух и лети! Словом, 
сделай то, что другие люди не способны сделать, и 
мир прославит тебя. Не бойся, поможет тебе в этом 
Бог твой. Будничность скучна – прогресс движется 
тем, что необычно и ново.
Это те же лживые уста, которые нашептывали 
нашим прародителям: откажитесь от Бога и сами 
станете богами! Какое безумие! Если раскаленная 
искра выпадет из очага, разве она останется искрой, 
а не превратится в холодную черную золу, по кото-
рой, не боясь обжечься, проползет любой червь?
Слава моя в моём Господе. Смотрю на неё, как 
ночной странник смотрит на первые всполохи 
утренней зари. Она мне светит. Она меня радует. 
Она меня ждет. Если бы искал я иной славы, а не 
той, что от Господа моего, я искал бы ложь вместо 
истины и искушал бы Господа Бога своего.
«Написано также: не искушай Господа Бога твое-
го» (Мф. 4, 7). ◙

Свт. Николай Сербский. Библейские темы.
https://azbyka.ru/otechnik/Nikolaj_Serbskij/biblejskie-temy/4_7

В 
Э

ТО
М

Н
О

М
ЕР

Е:



Пилигрим, Пилигрим, №2 (198), ФЕВРАЛЬ 20262 СВЯЗЬ ВРЕМЁН

Обычно о чём-то страшном, что пришлось 
пережить, люди говорят: «Это не должно 

повториться». Всматриваться в трагедии тяжело, 
разбираться в причинах и следствиях страшно. 
Лучше вот так, в порыве секундного ужаса, 
отвернуться от темы, тряхнуть головой, словно 
отгоняя страшное сновидение и сказать: «Это не 
должно повториться».    
Должно или не должно, это не нам решать. Если у 
исторического явления есть глубокие причины и если 
причины эти даже не осознаны, то явление просто 
обречено на повторение. Вернее, люди обречены 
на повторное переживание однажды разразившейся 
беды. Вывод простой: хочется или не хочется, 
нравится или не нравится, но всматриваться в 
собственные трагедии и анализировать их придётся.
Дело в тех исторических ошибках, которые, 
наслаиваясь и накапливаясь, готовы со временем 
слепиться в ком и, сорвавшись с горы, расплющить 
всё, что на пути попадётся. Мы не видим цельной 
картины мира. Наш взгляд выхватывает дробные 
его части, и сердце питается не ощущением целого, 
а осколками бытия. Поэтому в повседневности мы 
не способны ни на прозорливость, ни на глубокое 
предчувствие. Те же люди, которые вникали в 
глубинную суть процессов, почти в один голос 
предупреждали о грозовых тучах, собирающихся 
над Отечеством. Итак, урок номер один. История 
– не фатальный, заранее предсказанный процесс. 
Это живая ткань, образованная сцеплением 
свободно действующих воль. На историю можно и 
нужно влиять. А там, где она «вдруг» являет свой 
звериный облик и начинает пожирать обывателей, 
– там обыватели виновны. Не потрудились, значит, 
распознать признаки времени...
Из всех виновных в революции, а как следствие – 
братоубийственной войне, репрессиях, гонении на 
Церковь, пока что названо только одно действующее 
лицо – интеллигенция. Интеллигенции ставится 
в вину её безбытность, оторванность от народной 
жизни, филантропическая мечтательность. 
«Русскими быть перестали, западными людьми 
так и не сделались. Жар сердца истратили на 
влюбленность в чужую социальную мечту». Слова 
эти справедливы.
Революция стала плодом мысленного заблуждения, 
плодом уверования в ложь. А в любом народе 
функция переработки идей, различения добра и 
зла в области ума принадлежит не всем вообще, но 
представителям интеллигенции в первую очередь. 

НОВОМУЧЕНИКИ

Цветы российского луга духовного 
во времена жестоких гонений 

удивительно расцветшие новомученики и 
исповедники бесчисленные, святители и 

пастыри, монахи и миряне, мужья, 
жены и дети, прекрасный плод в 
терпении Христу принесшие, 

молитесь Ему, как возрастившему вас, 
да избавит людей Своих от безбожных и 
злых, да укрепляется же Церковь Русская 

кровью и страданиями вашими 
для спасения наших душ.

Новые мученики Российские, исповеднически 
жизненный путь земной прошедшие, 

дерзновение (к Богу) в страданиях
получившие, молитесь Христу 

вас укрепившему, чтобы и мы в час 
испытаний получили дар Божий мужества. 
Вы пример всем, почитающим подвиг ваш, 

что ни скорбь, ни тоска, ни смерть от 
любви Божией отлучить нас не могут 

(Рим.8:38-39).



Пилигрим, Пилигрим, № 2 (198), ФЕВРАЛЬ 2026 3СВЯЗЬ ВРЕМЁН

от тела и продолжить муку, теперь уже только 
душевную.
Само по себе страдание не спасает. И «если кто 
подвизается, не увенчивается, если незаконно будет 
подвизаться» (2 Тим. 2: 5). За Христа страдали не 
все. Кто-то страдал за свои грехи, кто-то платил за 
свои ошибки, многим пришлось платить за чужие 
ошибки и за чужие, столетиями накопившиеся 
грехи. Разобраться в этом хитросплетении судеб 
нам не дано – не под силу. Бог один знает всё. Мы 
же, не зная всё о всех, знаем многие имена людей, 
действительно умерших за Господа: тех, кто перед 
расстрелом молился; кто терпеливо переносил 
ссылки и тюрьмы; кто не озлобился; кто и по смерти 
жив и совершает чудеса. Это великая княгиня 
Елисавета, до последнего вздоха перевязывавшая 
раны тем, кто вместе с ней был сброшен в шахту под 
Алапаевском. Это Киевский митрополит Владимир, 
благословивший убийц пред своим расстрелом. 
Это архиепископ Фаддей, утопленный палачами (!) 
в выгребной яме. Это ещё многие сотни и тысячи 
священников, монашествующих и мирян, с чьими 
жизнеописаниями стоит знакомиться, ибо они – 
мученики Господни, и знакомиться долгие годы, 
ибо много их.
Им во многом было тяжелее, чем мученикам 
древности. Те часто жили в ожидании гонений, 
внутренне готовились к ним, как к вполне реальному, 
а то и неизбежному исходу земной жизни. Наши же 
страдальцы в большинстве случаев и представить 
не могли, что их православное Отечество станет 
одним большим концлагерем, а некоторые ещё 
вчера верующие соседи – палачами и предателями.
В войне немалую роль играет фактор внезапности. 
Обескуражить противника, напасть неожиданно 
почти всегда означает смять его ряды, обратить его 
в бегство. В духовной войне законы те же. Лукавый 
долго готовился и внезапно напал. Но смял и 
обратил в бегство далеко не всех. Даже те, кто не 
верил в катастрофу, не был к ней приготовлен, 
быстро избавились от иллюзий, поправили фитили 
в светильниках и приготовились к смерти.
***
«Вот ты попал в руки врага, – писал Сенека 
Луцилию, – и он приказал вести тебя на смерть. 
Но ведь и так идешь ты к этой цели!»
Красивая мысль, с которой трудно спорить. К 
смерти нужно готовиться всю жизнь. Только вот 
есть у красивых мыслей свойство улетучиваться 
при приближении настоящей боли, реальной 
угрозы, подлинного страдания. ►

Но справедливым будет заметить, что не на одной 
интеллигенции лежит тяжесть исторической 
ответственности.
Церковь Русская, то есть люди, её составлявшие 
и наполнявшие, так ли уж свободны от 
ответственности? Неужели мы вправду думаем, что 
дело всё в масонском заговоре, кознях германской 
контрразведки и прочем? Сама церковная жизнь 
наша в общих чертах несколько долгих столетий 
повторяла ошибки, свойственные интеллигенции. 
«Богословская наука была принесена в Россию с 
Запада. Слишком долго она оставалась в России 
чужестранкой. Она оставалась каким-то 
инославным включением в церковно-органическую 
ткань. Превращалась в предмет преподавания, 
переставала быть разысканием истины или 
исповеданием веры. Богословская мысль отвыкла 
прислушиваться к биению церковного сердца. И у 
многих верующих создавалась опасная привычка 
обходиться без всякого богословия вообще, заменяя 
его кто чем: Книгою правил, или Типиконом, 
или преданием старины, бытовым обрядом или 
лирикой души. Душа вовлекается в игру мнимостей 
и настроений» (Флоровский Г.  Пути русского 
богословия). Если уж церковное сознание отвлечено 
от трезвого пути отцов в сторону «мнимостей и игры 
настроений», то кто способен будет противостать 
мысленным соблазнам и разукрашенной лжи?!
Церковь боролась за истину и противостояла лжи, 
видела надвигающуюся беду и предупреждала 
верных чад. Но делалось это не в стройном порядке 
и не единым фронтом. Борцы были похожи, скорее, 
на одиноких защитников Брестской крепости, 
воевавших до конца, и умирали за истину. 
Ну, а потом пришла беда. Пришла вначале так, 
что всем казалось: стоит завтра проснуться, и всё 
будет по-старому. Но просыпались – а лучше не 
становилось. Становилось хуже, и уже боялись 
ложиться спать, а, уснувши, не хотели просыпаться.
Смерть стала привычной, голод стал обыденным, 
в человеке уже трудно было признать существо, 
сотворенное «по образу и подобию Бога». И 
полилась кровь. Мы далеки от мысли, что все 
убиенные и замученные святы. Голгофа убеждает 
нас в этом. Два злодея, одинаково наказанных за 
одинаковые злодеяния, висят по обеим сторонам 
от Безгрешного Иисуса. Оба рядом с Мессией, 
оба в муках заканчивают жизнь. Казалось бы, их 
загробная участь должна быть одинакова. 
Но вместо этого одному обещано в сей же день быть 
со Христом в раю, а другой вынужден разрешиться 



Пилигрим, Пилигрим, № 2 (198), ФЕВРАЛЬ 20264 СВЯЗЬ ВРЕМЁН

► У терпения и мужества нашего народа корни 
евангельские. Отсюда же та неистребимость 
народной жизни, которая неизменно возрождалась 
после жестоких испытаний до сих пор и обещает 
надежду на полнокровное бытие в будущем. Именно 
память о новомучениках и молитвенное общение 
с ними способны сообщить Русской Церкви 
особенную глубину и мудрость, необходимые для 
творческого решения проблем, стоящих перед 
лицом современности.
Мы представляем себе их лица на пожелтевших 
фотографиях, когда читаем в Писании о тех, что 
«замучены были, не приняв освобождения, дабы 
получить лучшее воскресение; другие испытали 
поругания и побои, а также узы и темницу; были 
побиваемы камнями, перепиливаемы, подвергаемы 
пытке, умирали от меча» (Евр. 11: 35–37).
***
В отношении новомучеников можно совершить две 
страшные ошибки. Первая именуется преступным 
забвением, при котором никто особо не помнит о 
трагическом прошлом и живёт так, словно ничего 
не случилось. Вторая ошибка более опасна, 
поскольку более похожа на истину. Назовем её так: 
превозношение чужими заслугами. 

Это когда мы гордо заявляем, что, дескать, велика 
наша вера и Церковь наша велика (между строк 
подразумевается, что и сами мы велики), раз такие 
испытания пережили и перетерпели.
Почитание новомучеников не должно мешать 
оставаться вопросу: да как же это всё могло 
произойти в православной стране?!
Это почитание должно совершаться с содроганием 
при мысли о величине страданий и масштабе 
гонений.
И ещё один вопрос должен хотя бы в совести: а мы 
сегодня все ли правильно делаем? Не ждёт ли и нас 
очередное огненное испытание? Ошибки наши не 
придётся ли омывать своей кровью тем, кто придёт 
после нас?
И лишь после того, как вопросы эти прозвучали, 
мнится мне, можно порадоваться. Ибо мы 
«приступили к горе Сиону и ко граду Бога живого, 
к небесному Иерусалиму и тьмам Ангелов, к 
торжествующему собору и церкви первенцев, 
написанных на небесах, и к Судии всех – Богу, и к 
духам праведников, достигших совершенства» 
(Евр. 12: 22–23). ◙

Протоиерей Андрей Ткачев. https://www.pravoslavie.ru/44613.htm

Собор новомучеников и исповедников Церкви 
Русской празднуется 7 февраля (25 января), в 

случае совпадения этого числа с воскресным днём; 
в предшествующий этой дате воскресный день, 
если 7 февраля приходится на дни от понедельни-
ка до среды; в последующий этой дате воскресный 
день, если 7 февраля приходится на дни от четвер-
га до субботы. Только в день празднования Собора 
новомучеников совершается память святых, дата 
смерти которых неизвестна.
В этот день Святая Церковь совершает поминове-
ние и всех усопших, пострадавших в годину гоне-
ний за веру Христову. Поминовение это соверша-
ется по определению Священного Синода Русской 
Православной Церкви от 30 января 1991 г. на осно-
вании решения Поместного Собора 1917–1918 гг.
Жестокий и кровавый XX век стал особенно траги-
ческим для России, потерявшей миллионы своих 
сынов и дочерей не только от руки внешних врагов, 
но и от собственных гонителей-богоборцев. Среди 
злодейски убиенных и замученных было неисчис-
лимое множество православных: мирян, монахов, 
священников, архиереев, единственной виной кото-
рых оказалась твердая вера в Бога.

Прославление в лике святых сонма новомучени-
ков и исповедников Церкви Русской на юбилей-
ном Архиерейском Соборе 2000 г. подвело черту 
под страшной эпохой воинствующего безбожия. 
Это прославление явило миру величие их подвига, 
озарило пути Промысла Божьего в судьбах нашего 
Отечества, стало свидетельством глубокого осоз-
нания трагических ошибок и болезненных заблуж-
дений народа. В мировой истории ещё не бывало 
такого, чтобы столько новых небесных заступников 
прославила Церковь, ведь к лику святых причисле-
ны 1623 человека1.
Среди пострадавших за веру в ХХ веке – святитель 
Тихон, патриарх Московский и всея Руси; святые 
царственные страстотерпцы; сщмч. Петр, митропо-
лит Крутицкий (1937); сщмч. Владимир, митропо-
лит Киевский и Галицкий (1918); сщмч. Вениамин, 
митрополит Петроградский и Гдовский;  прпмцц 
великая княгиня Елисавета и инокиня Варвара (1918) 
и целый сонм святых явленных и неявленных. ◙

https://azbyka.ru/days/sv-sobor-novomuchenikov-i-ispovednikov-
cerkvi-russkoj

1 список поименно прославленных новомучеников и исповед-
ников Церкви Русской по состоянию на февраль 2025 года	

https://www.pravoslavie.ru/83471.html


5РОДНОЕ СЛОВОПилигрим, Пилигрим, № 2 (198), ФЕВРАЛЬ 2026

ЕЩЁ И ХОЛОДЕН И СЫР ФЕВРАЛЬСКИЙ ВОЗДУХ

Приглашаем перечитать великие строки русских 
поэтов и поразмышлять над ними вместе с филоло-
гом и философом Мариной Михайловой.

Ещё и холоден и сыр
Февральский воздух, но над садом
Уж смотрит небо ясным взглядом,
И молодеет Божий мир.
Прозрачно-бледный, как весной,
Слезится снег недавней стужи,
А с неба на кусты и лужи
Ложится отблеск голубой.
Не налюбуюсь, как сквозят
Деревья в лоне небосклона,
И сладко слушать у балкона,
Как снегири в кустах звенят.
Нет, не пейзаж влечет меня,
Не краски жадный взор подметит,
А то, чтÓ в этих красках светит:
Любовь и радость бытия.

В этом стихотворении Бунин решается на доволь-
но рискованную вещь – он прямо говорит: 

«Любовь и радость бытия». Всегда считалось – и 
это справедливо – что сильным приёмом в искус-
стве является умолчание. То, к чему нас подводит 
логика стиха, это и есть самое драгоценное пережи-
вание, потому что оно является результатом труда 
читателя. Но Бунин решается сказать эти слова. И 
это совершенно не портит стихотворение.
Почему же прямое философствование не разруша-
ет очарование и подлинность этих стихов?
Начинается стихотворение с описания состоя-
ния природы: «Ещё и холоден и сыр/ Февральский 
воздух. Но над садом/ Уж смотрит небо ясным 
взглядом,/ И молодеет Божий мир». Это описа-
ние, очень точное, но, с другой стороны, уже здесь, 
Бунин вводит метафору, приём олицетворения – 
«смотрит небо ясным взглядом».  «И молодеет 
Божий мир». Молодость приходит, заново рожда-
ется жизнь после зимнего сна на грани небытия.
«Прозрачно бледный, как весной,/ Слезится снег 
недавней стужи,/ А с неба на кусты и лужи/ Ложит-
ся отблеск голубой». В этой строфе тоже есть скры-
тое олицетворение – плачущий снег, и он прозрачно 
бледный – так можно сказать о цвете лица нежной 
красавицы. И ещё – «ложится отблеск голубой». 
Кто бывал в деревне в конце зимы, тот знает, что 
это страшная распутица; это кучи грязного, мокро-
го снега; это лужи повсюду, мокрая земля… 

Но на эту по-весеннему неряшливую землю 
«ложится отблеск голубой». Она оказывается 
причастна этому свету, этому ясному взгляду, кото-
рым небо смотрит на нас.
А следующий шаг – это уже взгляд на собственное 
состояние: «Не налюбуюсь, как сквозят деревья 
в лоне небосклона,/ И сладко слушать у балкона,/ 
Как снегири в кустах звенят».  Ещё зима, февраль, 
ещё могут вернуться вьюги и холода. Но человек 
слушает птиц – и испытывает блаженство; не может 
налюбоваться. Он пьёт из чаши бытия – и испыты-
вает глубочайшее счастье, полное счастье.
И тогда он задаёт себе вопрос: а что, собствен-
но говоря, со мной происходит? Это на меня так 
действуют эти голубые лужи, эти ветки, эти снеги-
ри? Отчего я так счастлив? Что со мной? И сам 
отвечает: «Нет, не пейзаж влечет меня,/ Не краски 
жадный взор подметит,/ А то, что в этих красках 
светит:/ Любовь и радость бытия».
Мы начали с описания природы, потом взгляд поэта 
упал на свое собственное со-стояние. Совершает-
ся со-бытие – он присутствует в этом дне в конце 
зимы, когда уже повеяло весною. И он понимает, 
что внимательный глаз радуется не пейзажу самому 
по себе, а той любви, которая открывается в этом 
пейзаже, и той радости, которой он дышит. Вопрос, 
каковы наши отношения с природой, конечно, всег-
да находился в горизонте внимания поэтов; и очень 
по-разному строились эти отношения. Но для Буни-
на совершенно очевидно, что природа – это весть, 
это сообщение; это Божественное слово, к нам 
обращённое.
Совсем по-другому говорит Тютчев, мрачный, 
грозный и трагический поэт и великий философ: 
«Природа знать не знает о былом/ Ей чужды наши 
призрачные годы…» «Поочередно всех своих детей,/ 
Свершающих свой подвиг бесполезный/, Она равно 
приветствует своей/ Всепоглощающей и миро-
творной бездной». В этом тоже есть своя красота, 
трагическая, героическая, но у Бунина всё не так. 
Для него этот деревенский день в конце зимы – это 
весть о том, что мир прекрасен и открыт для нас. 
Мир создан для радости, и за этим миром стоит 
Кто-то, Кто любит нас. Ведь не просто небо, дере-
вья и снегири расположены к нам – нет, нас любит 
Кто-то, Кто посылает нам этот февральский день. ◙

Публикуется в   сокращении.https://www.grad-petrov.ru/broadcast/
fevralskij-vozduh/

И
ва

н 
Бу

ни
н,

 1
90

1



Пилигрим, Пилигрим, № 2 (198), ФЕВРАЛЬ 20266 ИЗ ГЛУБИНЫ ВЕКОВ

С праздником Сретения связана легенда о стар-
це Симеоне, который, читая пророчество о 

рождении Мессии, усомнился в рождении Спаси-
теля от Девы. Что стоит за этим рассказом? 
Об этом мы поговорили с кандидатом филологи-
ческих наук, заведующим кафедрой библеистики 
Общецерковной аспирантуры, ведущим научным 
сотрудником Института Восточных Культур и 
Античности РГГУ Михаилом Селезневым.
Историю Сретения, то есть встречи младенца Иису-
са Христа с Симеоном Богоприимцем, евангелие 
от Луки (Лк.2:22-39) описывает очень лаконично. 
Про Симеона сказано только, что он был уже очень 
стар, и что «Ему было предсказано Духом Святым, 
что он не увидит смерти, доколе не увидит Христа 
Господня» (Лк.2:26).
В то же время во многих житиях праведного Симео-
на (например, в Четьях-Минеях Димитрия Ростов-
ского и их многочисленных пересказах) говорится, 
что Симеон был один из тех семидесяти перевод-
чиков (в русской церковной традиции: «толковни-
ков»), которые в III в. до Р.Х. перевели еврейскую 
Библию на греческий язык. Когда, переводя Исайю, 
Симеон прочёл пророчество о рождении Мессии: 
«Итак Сам Господь даст вам знамение: се, Дева 
во чреве приимет и родит Сына, и нарекут имя 
Ему: Еммануил» (Ис.7:14), он усомнился в рожде-
нии Спасителя от Девы. И тогда ему явился Ангел, 
говоря: «Имей веру написанным словам, ты сам 
убедишься, что они исполнятся, ибо не вкусишь 
смерти, доколе не увидишь Христа Господа, Кото-
рый родится от Чистой и Пренепорочной Девы». 
Симеон прожил 360 лет – и предсказание ангела 
исполнилось в момент Сретения.

ЛЕГЕНДЫ О СЕПТУАГИНТЕ
Легенда, связывающая Симеона Богоприимца с 
Септуагинтой, т.е. переводом Семидесяти толков-
ников, достаточно поздняя. О том, что Симеон 
Богоприимец имел какое-то отношение к «перево-
ду Семидесяти» ничего не говорится ни в толкова-
ниях святоотеческой эпохи, ни, например, в очень 
подробных комментариях к этому евангелию блж. 
Феофилакта Болгарского (107–807), где немало 
строк посвящено Симеону Богоприимцу. 

СРЕТЕНИЕ: СИМЕОН БОГОПРИИМЕЦ И 
ЕГО СОМНЕНЬЯ

Пропове́дник ди́вный прише́ствия 
Христо́ва яви́ся Богоно́сец Симео́н, егда́ 
па́че исполня́яся Ду́ха, пе́рвый от челове́к 
позна́ Творца́ своего́, во пло́ти прише́дша, 

и пе́рвый испове́да Того́ Божество́, 
вопию́ще Ему́, я́ко от лица́ все́х живу́щих 
на земли́: Тебе́ поклоня́емся, я́ко Ты́ еси́ 
Бо́г на́ш; Тебе́ мо́лимся, я́ко Ты́ еси́ хра́м 

на́ш; Тебе́ слу́жим, я́ко Ты́ еси́ зако́на 
Творе́ц. Ты́ еси́ Бо́г Пе́рвый и не́сть ина́го 
Бо́га па́че Тебе́, и ина́го Сы́на Единосу́щна 

Отцу́. Тобо́ю живе́м и дви́жемся и 
есмы́. Ты́ красе́н еси́ па́че все́х сыно́в 

челове́ческих, я́ко Бо́г и челове́к. Сего́ ра́ди 
весели́ся ны́не не́бо, я́ко поми́лова Бо́г 

лю́ди Своя́ и лику́йте основа́ния земли́ и 
су́щия во а́де, я́ко яви́ся ны́не ме́ртвым 
Воскресе́ние, уви́дех бо ны́не Спаси́теля 

ми́ра, вопию́ще Ему́: Аллилу́иа.



ПилигримПилигрим, , №№  2 (198), ФЕВРАЛЬ 2026 7ИЗ ГЛУБИНЫ ВЕКОВ

Ни слова о том, что была какая-то связь между ним 
и переводом Семидесяти! Отсутствует упоминание 
о переводе Ветхого Завета Симеоном и в молитвос-
ловиях праздника Сретения (есть в акафисте, но 
это текст совсем недавний по своему происхож-
дению). Легенда, о которой идет речь, появляется, 
по-видимому, уже в зрелом средневековье, спер-
ва – у христиан-сирийцев. От них она переходит к 
христианам-арабам, к грекам, а от греков – к славян-
ским народам. Западному христианству эта легенда 
не известна.
Впрочем, история возникновения Септуагинты 
вообще богата легендами. Это касается даже самой 
истории о приглашении семидесяти старцев из 
Палестины для перевода Ветхого Завета на грече-
ский язык. Событие это описано в так называемом 
«Послании Аристея».
Автор послания, называющий себя Аристеем, 
рассказывает про своё участие в посольстве из 
Александрии в Иерусалим. В начале послания 
пересказывается разговор между царем Птолемеем 
II Филадельфом (285-246 гг. до Р.Х.) и его вельмо-
жей Деметрием Фалерским, заведующим царской 
библиотекой, которому царь поручил собрать все 
книги мира. Деметрий, отчитываясь о проделан-
ной работе, сообщает царю, что «законы иудеев 
заслуживают того, чтобы их переписать и иметь в 
твоей библиотеке». Царь, заинтересованный, посы-
лает в Иерусалим посольство, в которое входит и 
Аристей. Приехав в Иерусалим, Аристей встре-
тился с первосвященником Елеазаром и беседовал 
с ним об иудейской вере... Иерусалимский перво-
священник предоставил в распоряжение египетско-
го царя семьдесят два переводчика, отличающихся 
образованием и знатностью рода (по 6 от каждого 
колена), а также список Торы («драгоценные перга-
менты, на которых был золотыми еврейскими пись-
менами записан Закон»). Прибыв в Александрию, 
переводчики в течение семи дней пируют с царем, 
который задаёт каждому из них по вопросу: «Кого 
мы должны назначать начальниками над войска-
ми?», «Какой человек достоин восхищения?», 
«Чему царь должен уделять наибольшее время?» и 
другие подобные вопросы. Мудрые ответы евреев-
переводчиков приводят царя и его приближенных 
в изумление. По завершении пира переводчиков 
поселяют в отдельном здании, где они переводят 
весь еврейский закон за 72 дня. Александрийские 
евреи и царь Птолемей торжественно одобряют 
перевод. Евреи произносят проклятие на тех, кто 
изменит хоть одно слово из написанного.

Если внимательно вчитываться в «Послание 
Аристея, то многие детали начинают казаться 
откровенно сказочными и вызывать сомнения... 
В качестве главы Александрийской библиотеки, 
для которой делается перевод еврейской Библии, в 
«Послании Аристея» выступает знаменитый антич-
ный ученый и политический деятель Деметрий 
Фалерский (ок. 350 – ок. 280 гг. до Р.Х.). Однако 
известно, что с воцарением Птолемея II Филадель-
фа Деметрий был выслан из Александрии. Это 
еще один явный анахронизм. Сейчас «Послание» 
принято датировать II в. до Р.Х., примерно на сто 
лет позже описываемых в нем событий.
В I в по Р.Х. «Послание Аристея» пересказывают 
близко к тексту Иосиф Флавий и Филон Алексан-
дрийский. Позднее, однако, повествование Аристея 
начинает обрастать всё более сказочными подроб-
ностями, например, рассказом о том, что семьдесят 
старцев запирали для работы по одному или попар-
но в специально оборудованные для этого комнаты, 
а потом обнаруживалось, что они, не сговариваясь, 
перевели текст одинаково. Ни у Аристея, ни у Иоси-
фа, ни у Филона этой детали нет.
Очень часто перевод Семидесяти упоминает св. 
Иустин Философ, который впервые, противопостав-
ляя Септуагинту и еврейский текст, обвинил евреев 
в порче Писания. О том, как совершился перевод 
Библии, Иустин пишет: «Когда Птолемей, египет-
ский царь, устроил библиотеку и старался собрать 
сочинения всех людей, то… послал к царствовавше-
му тогда у Иудеев Ироду и просил переслать к нему 
книги пророчеств. Царь Ирод послал эти книги, 
написанные на еврейском языке... Но поелику егип-
тяне не знали, что в них написано, то Птоломей 
снова послал и просил прислать людей для перевода 
их на греческий язык». 
Это явно иная версия, чем та, с которой мы стал-
киваемся в «Послании Аристея». Начать с того, 
что посольства посылаются не к иерусалимско-
му первосвященнику, а к царю Ироду, который 
жил на два с половиной века позже, чем Птолемей 
Филадельф! Кроме того, согласно св. Иустину, при 
Птолемее переведен не один лишь Закон Моисеев, 
но и все пророческие книги.
На протяжении столетий повествование о созда-
нии Септуагинты обрастало всё новыми и новыми 
легендами. Одна из них – рассказ о том, что к числу 
переводчиков принадлежал Симеон Богоприимец. 
Но легенды, даже если они не имеют под собой 
исторического зерна, могут нести важное символи-
ческое значение. ►



8 ИЗ ГЛУБИНЫ ВЕКОВ Пилигрим, Пилигрим, № 2 (198), ФЕВРАЛЬ 2026

► СИМВОЛИКА СОБЫТИЙ И ЧИСЕЛ
Рассказ о том, как родители принесли младенца 
Иисуса в Иерусалимский Храм и как старец Симе-
он признал в нем Мессию занимает немаловажное 
место в евангелии от Луки. Это — символ преем-
ственности Ветхого и Нового Заветов. Даже учени-
ки Иисуса не сразу поняли, что Иисус – Мессия, но 
старец, олицетворяющий Ветхий Завет, знал это с 
самого начала.
Важную символическую роль в древнем мире (да 
и в средневековье) играют числа. Для нас числа —
это чисто фактическая информация, а для человека 
архаической культуры, было вполне естественно, 
услышав в повествовании какое-то число, почув-
ствовать его символическое значение.
В предании о переводе Закона Моисеева (Торы) 
на греческий язык фигурируют 70 переводчиков – 
70 число символическое: именно столько старей-
шин помогали Моисею вести народ через пустыню 
(Исх.24:9-11; Числ.11:16-25). Они вместе с Моисеем 
«видели Бога Израилева», больше того — Бог уделил 
им от «духа, который был на Моисее» и они «стали 
пророчествовать». 70 старейшин были свидетеля-
ми того, как Бог дал Моисею Закон. В свою очередь, 
70 переводчиков греческой Библии как бы продол-
жают дело Моисея, сделав этот Закон понятным для 
грекоязычной диаспоры. Это – символ преемствен-
ности между эпохой Моисея, когда Израилю был 
дарован Закон и эпохой перевода этого Закона на 
греческий язык, который в тот момент был языком 
всего Восточного Средиземноморья. Своего рода 
намёк на то, что Септуагинта — повторение Синай-
ского откровения.
Но есть и ещё один ряд ассоциаций у числа 70. В 
генеалогии потомков Ноя (Быт.10) раввинистиче-
ская традиция насчитывает 70 народов; согласно 
позднейшим еврейским легендам 70 ангелов во 
время строительства Вавилонской башни научили 
людей 70-ти языкам; 70 народов были представле-
ны на корабле, на котором плыл пророк Иона; на 
70-ти языках прогремел голос Божий с синайских 
высот. Таким образом, греческий перевод Закона 
Моисеева 70-тью толковниками словно бы наме-
кает на обращенность перевода ко всем народам 
земли. Ведь по-гречески тогда говорили не только 
греки, но и вся ойкумена!
Можно вспомнить также 70 апостолов Христа у 
евангелиста Луки. 70 апостолов как бы продолжают 
дело 70 толковников.
В ряде дошедших до нас версий истории о переводе

Библии на греческий фигурируют, однако, не 70, 
а 72 переводчика. 72 — это своего рода «округле-
ние» числа 70 до ближайшего числа, кратного 12. В 
этом тоже скрыт свой символизм: ведь когда-то, на 
горе Синай Закон был дан всем 12 племенам Израи-
ля. Значит, «правильный» перевод, эквивалентный 
оригинальному, тоже должен быть делом всех 12 
племен Израиля. Неважно, что ко времени Птоле-
мея Филадельфа от 12 племен осталось лишь три: 
Иуды, Вениамина и Левия, остальные рассеялись. 
В «правильном», настоящем переводе должны в 
равной мере участвовать все 12 племен! Только 
тогда можно будет говорить о преемственности 
между Законом Моисея и его греческим переводом!
Для христианской традиции (Ис.7:14) — ключевое 
пророчество, связывающее Ветхий и Новый Заве-
ты, пророчество о том, что «Дева во чреве приимет 
и родит Сына». Но вокруг этого пророчества всегда 
шла дискуссия с евреями, которые читали «Молодая 
женщина во чреве приимет» и, как правило, соот-
носили это пророчество с рождением царя Езекии 
(VIII в. до Р.Х.). Именно в контексте этой полеми-
ки и возникает образ Симеона как переводчика. Он 
— праведный еврей, воплощение Ветхого Завета. 
И вот он, сперва усомнившись (намек на полеми-
ку христиан с евреями), затем уверовал и написал 
«Дева…» — после чего был удостоен того, чтобы 
видеть исполнение пророчества в Новом Завете.
По наиболее распространенному варианту легенды 
(у св. Димитрия Ростовского) Симеон прожил 360 
лет. Это число дней в году в архаическом лунно-
солнечном календаре, где год это 12 месяцев по 30 
дней. Соответственно 360 лет — это «год годов», 
полный цикл, в котором столько же лет, сколь-
ко дней в году. Когда легенда говорит нам о том, 
что Симеон прожил 360 лет, это означает, что он,  
прожил своё «полное время», полностью завершил 
отмерянный ему срок.
Но есть и ещё один смысл в этом упоминании 360 
годов: прошёл полный цикл времён с тех пор, как 
Симеон поставил в своём переводе слово «Дева», – 
и настала пора исполнения пророчества. Оно тоже 
ждало «исполнения времен», ждало своего срока.
* * *
Рассказ об участии Симеона Богоприимца в пере-
воде 70 толковников — легенда, но она лишь усили-
вает и подчеркивает ту роль «моста» между двумя 
Заветами, которую играет образ Симеона Богопри-
имца в Евангелии от Луки. ◙

Ирина Сечина. https://azbyka.ru/days/p-sretenie-simeon-
bogopriimec-i-ego-somnenja



ПилигримПилигрим, , № 2 (198), ФЕВРАЛЬ 2026 9ЗАБЫТЫЕ СМЫСЛЫ

Суд этот совершится, когда в конце земной исто-
рии «приидет Сын Человеческий во славе Своей 

и все святые Ангелы с Ним». Тогда Господь «сядет 
на престоле славы Своей, и соберутся пред Ним 
все народы», все до одного потомки Адама. И всех 
этих людей Господь сразу разделит, «как пастырь 
отделяет овец от козлищ» (Мф.25:31–32). Господь 
видит без обвинителей и свидетелей, кто куда стре-
мится, кто что любит, кто чему предал свою душу. 
Но чтобы никто не мог обвинить Его в пристрастии, 
в предопределении каждого заведомо к погибе-
ли или к спасению, Он непременно даст каждому 
сказать последнее, свободное слово, чтобы и весь 
мир увидел то, что всегда видит Он.
Господь обратится сначала к «тем, которые по 
правую сторону Его: приидите, благословенные 
Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное 
вам от создания мира: ибо алкал Я, и вы дали Мне 
есть; жаждал, и вы напоили Меня; был странни-
ком, и вы приняли Меня; был наг, и вы одели Меня; 
был болен, и вы посетили Меня; в темнице был, и 
вы пришли ко Мне. Тогда праведники скажут Ему 
в ответ»… (Мф.25:34–37). И Господь с уверен-
ностью говорит, что скажут праведники. Господь 
уверен, что они спросят с недоумением: «Господи! 
Когда мы видели Тебя» (Мф.25:37) таким и «послу-
жили Тебе»?! Но почему они именно так спросят? 
Ведь читали же они Святое Евангелие, и в том 
числе – то, что мы читаем сейчас. Они прекрасно 
знают слова, которые Господь скажет далее: «так 
как вы сделали это одному из сих братьев Моих 
меньших, то сделали Мне» (Мф.25:40). Праведники 
всё это «проходили», и много раз слышали с амвона, 
что, делая добро ближнему, делаем Самому Госпо-
ду... Господь знает, что всё равно, не смотря ни на 
что, они ответят таким искренним, недоуменным 
вопросом. Потому что праведник хотя и трудится, 
и старается выполнять всё, что повелел Господь, но 
перед его глазами всегда, в первую очередь, крест 
Господень, это главное, и ни с чем не сопостави-
мое знамение его любви. Праведник не может даже 
помыслить, что способен дать что-то Тому, Кто 
Сам дает всем всё, включая и возможность давать 
что-то другим.
Потом Господь обратится к «тем, которые по 
левую сторону: идите от Меня, проклятые, в огонь 
вечный, уготованный диаволу и ангелам его: ибо 
алкал Я, и вы не дали Мне есть; жаждал, и вы не 
напоили Меня»… (Мф.25:41–42). Но и этим тоже 
даётся право последнего слова. Причём, они нахо-
дятся в более выгодном положении. Даже если 
они и не читали Евангелия, то вот, только что они 

слышали, как отвечали праведники, как отрицали 
свою праведность, споря даже с Самим Богом. И 
они слышали, как сказал Господь праведникам. Но 
они все равно упорно оправдывают себя, как оправ-
дывал себя богач из притчи о богатом и Лазаре. Они 
ни в чем не виноваты. Они, по их словам, от всей 
души бы послужили Господу, если бы он явился 
им. И одновременно они всю жизнь отталкивали от 
себя всякую протянутую к ним руку. И так прошла 
их жизнь. Но Господь дает им последнюю возмож-
ность. И что им стоит сказать: «Да, Господи, ничего 
доброго не сделали мы ни Тебе, ни ближним, но – 
помилуй нас «по велицей милости Твоей»!
Некоторые, рассуждая об этом Евангелии, дела-
ют вывод, что – вот что надо для спасения: помо-
гай ближнему, делай добрые дела. А вероучение 
и Богослужение придумано людьми. Но на самом 
деле – без правой веры и без участия в Церковных 
Таинствах просто невозможно ответить так, как 
ответили праведники, дать такую оценку своим 
трудам! Думается, если бы праведники согласи-
лись с Господней оценкой, а грешники взмолились 
бы о милости, – участь и тех, и других была бы 
противоположна. Но Господь сразу поставил одних 
по правую, а других по левую руку. Он знал, кто 
что ответит. Он Своею любовью все сделал, чтобы 
все ответили, как первые, и не Его вина, если иные 
ослепили себе глаза и заткнули уши.
«И пойдут сии в муку вечную» (Мф.25:46), угото-
ванную «диаволу и ангелам его». Заметим: не пота-
щат их, но – сами пойдут, в своем поистине бесов-
ском противлении Богу и Его правде.◙

Полный круг проповедей на ежедневные Апостольские и Евангель-
ские чтения. Протоиерей Вячеслав Резников https://azbyka.ru/otechnik/

Vyacheslav_Reznikov/propovedi-na-kazhdyj-den/42_7

О СТРАШНОМ СУДЕ

Мф.25:31–46; 1Кор.8:8-9:2Мф.25:31–46; 1Кор.8:8-9:2



Пилигрим, Пилигрим, № 2 (198), ФЕВРАЛЬ 202610 ὈΡΘΟΔΟΞΊΑ

В прощёное воскресенье мы, христиане, имеем 
обыкновение просить друг у друга прощение. 

Обыкновение это, слушатели, самое христианское, 
ибо чем же приличнее начать наступающий пост, 
как не взаимным прощением? В Великий пост мы 
преимущественно испрашиваем себе у Бога проще-
ние во всех грехах, какие сделали в продолжение 
года. Но простит ли Бог нам грехи наши, когда мы 
не простим грехов нашим ближним? Если вы буде-
те прощать людям согрешения их, то простит и 
вам Отец ваш Небесный, а если не будете прощать 
людям согрешения их, то и Отец ваш не простит 
вам согрешений ваших (Мф.6:14–15). Кто не проща-
ет грехов ближнему, тот не истинно раскаивается 

в своих грехах. Истинно раскаивающийся грешник 
не может помнить оскорблений, какие он терпел 
или терпит от других; у него одно на уме – грехи, 
которыми он Бога оскорблял; печаль по Бозе заглу-
шает в нём все другие попечения.
Правда, нелегко прощать обиды и забывать оскор-
бления; ах, есть такие оскорбления, которых, кажет-
ся, вечно забыть нельзя! Но что же делать! Трудно 
прощать, зато как легко, как спокойно бывает после! 
Точно камень спадет с души, когда превозможешь 
себя, бросишь обиду, забудешь оскорбление. Имен-
но божественный мир водворяется в душе, когда 
помиришься с кем. Богу подобными мы делаемся, 
когда друг друга простим; Христос посреди нас 
бывает, когда друг друга лобзаем.
Впрочем, слушатели, не думайте, что доволь-
но в душе помириться и простить, как некоторые 
говорят. Нет, непременно пойди к тому, с кем тебе 
надобно помириться; пойди, поклонись и скажи: 
прости меня. Ибо отчего тебе не хочется пойти 
поклониться и попросить прощения? Отчего ты 
даже не хочешь сказать: прости меня? От гордости, 
гордость запрещает. А ее-то и надобно сокрушать, 
истреблять, ибо от нее-то и происходят все ссоры, 
она-то и причиной всякому злу. Только вот когда 
довольно в душе помириться с ближним: когда 
этот ближний далеко от тебя живет или ни за что не 
хочет с тобой мириться. В последнем случае лишь 
ты не злись на него да молись Богу, чтобы Господь 
вразумил его оставить злобу на тебя. Невозможного 
Бог от нас не требует.
Говорят некоторые в оправдание гордого и непре-
клонного своего сердца: что мне мириться и просить 
прощения? Через день или даже скорее опять, 
пожалуй, поссоримся и часто будем ссориться. 
Миритесь, слушатели, всегда миритесь, а о том не 
думайте, надолго ли будет мир между вами; мири-
тесь, хотя и через день или через минуту вы можете 
опять поссориться. И солнце да не зайдет во гневе 
вашем, и спать не ложитесь, доколе не успокоите 
себя и других миром и прощением.
Итак, старайтесь всегда иметь мир, по возможности 
со всеми. Позаботьтесь, особенно в нынешний день, 
простить друг друга, простить по-христиански, от 
души. В противном случае и пост ваш будет не в 
пост, и молитва ваша не в молитву. Аминь.◙

В Неделю сыропустную.Проповеди прот. Родиона Путятина.https://
azbyka.ru/propovedi/propovedi-protoiereya-rodiona-putyatina.shtml#ch_0_9_

ПРОЩЕНИЕПрежде всего мы просим прощения у нашего 
Спасителя.
Но Господь нам говорит, что есть одно условие, 
весьма простое, при котором Он нас простит. 
Мы сегодня слышали Евангелие за Литургией. Там 
говорится, что условием прощения наших грехов 
Господом является прощение нами грехов наших 
близких.
Мы прекрасно сознаем, что прощение нами 
нашего ближнего не избавит его от грехов. Пото-
му что от грехов его избавляет только Господь. 
Но прощение нами грехов ближних откроет нам 
двери милосердия Божия. Это позволит Господу 
простить нас.
Наш ближний, конечно же, грешен. И мы его 
прекрасно знаем, знаем его духовные язвы: он и 
ленив, и горд, он и в озлоблении, и мы чувствуем, 
что он даже не исправляется. А мы должны сказать 
ему: «Прощаю».
Почему? Да потому что мы сами такие же. И 
прощая его, мы следуем заповеди Господней. Ибо 
сам Господь наш и Спаситель показал нам пример 
всепрощения и послушания воле Божией. Он всех 
нас простил и за всех пострадал на Кресте.
И вот, если и мы простим от сердца нашего ближ-
него, то тогда милосердие Божие изольется на нас. 
Поэтому в сегодняшний вечер мы прежде всего 
должны поблагодарить Господа, что Он дал нам 
возможность собраться здесь и испросить друг у 
друга прощения. Кто-то уже этой возможности не 
имеет. Значит, Господь милостив к нам. Он ещё 
ждёт нашего покаяния.
И испросив друг у друга прощение, сделаем этот 
непременный, важный шаг к познанию тайны спасе-
ния, приобщению к великой благодати Божией.

— Еп. Сергий (Соколов)



ПилигримПилигрим, , № 2 (198), ФЕВРАЛЬ 2026 11АСКЕТИКА

ХРИСТОВО БЛАГОРОДСТВО

Христианин благороден. В чём это выражается?! 
В том, что Христианин предпочитает терпеть 

обиды, чем обижать!
А как это происходит? – Когда в нас придёт добро, 
любовь, тогда мы забываем о причинённом нам зле. 
Мы этого зла уже не видим! Здесь сокрыта тайна. 
Когда зло приходит к нам из демонического мира, 
вы не можете его избежать, но можно научиться зло 
не видеть, и оно исчезнет!
В этом величайшая тайна христианства. И это 
– большое искусство, которому нужно обучить-
ся. Великое искусство заключается в том, чтобы 
презреть зло, не видеть его, как будто его и нет. 
Потому что в действительности его и нет: зло – это 
небытие, а мир – добр.
Как это будет? Несмотря на то, что вы и будете 
замечать плохие поступки ближних, тем не менее, 
по благодати Божией, это зло не заденет вас, пото-
му что вас будет наполнять благодать. Вы не видите 
зло, и оно не может причинить вам никакого вреда. 

НЕ ВИДЕТЬ ЗЛА!
Вам кажется, что вокруг зло… Это неверно. Ведь в 
Духе Божием всё видится иначе. В нём человек не 
видит зла, и, естественно, оправдывает все поступ-
ки других людей. Христос «посылает дождь на 
праведных и неправедных» (Мф. 5, 45).
Виновником я вижу себя самого, даже если ты 
скажешь мне, что виновен тот или та. В конечном 
итоге и сам ты в чём-нибудь виновен. Такое рассуж-
дение приобретайте в своей жизни… Тайна в том, 
чтобы научиться не видеть зла!
Углубляйтесь в любую вещь, не будьте поверх-
ностными. Если не пойдём ко Христу, если не 
будем терпеть, когда страдаем несправедливо, то 
будем мучиться всё время. Тайна заключается в 
том, чтобы воспринимать различные ситуации не 
плотским умом, а духовным зрением. Но этому 
нужно учиться!
Как раз об этом пишет преподобный Симеон 
Новый Богослов: «Любовь к ближнему – это всего 
лишь приготовление и испытание, чтобы взойти к 
большей Божественной любви «…
Тайна любви к Богу, таким образом, заключается в 
любви к ближнему. Потому что если ты не любишь 
брата твоего, которого видишь, то как можешь 
любить Бога, Которого не видишь? «Ибо не любя-
щий брата своего, которого видит, как может 
любить Бога, Которого не видит?» (1Ин. 4, 20).

ЧТОБЫ СТАТЬ ХРИСТИАНИНОМ, 
НУЖНО СТАТЬ ПОЭТОМ

Всё вокруг нас – это капли любви Божией. и 
одушевленное, и неодушевленное, и растения, и 
звери, и птицы, и горы, и море, и закат, и усыпан-
ное звездами небо. Всё нас учит и ведёт к любви 
Божией. Это маленькая любовь, через которую мы 
приходим к Любви великой, ко Христу. У цветов, 
например, своя красота. Они учат нас своим благоу-
ханием, своим величием. Они говорят нам о любви 
Божией. Они распространяют свой аромат, свою 
красоту и на грешных, и на праведных. Радуйтесь 
тому, что окружает нас.
Чтобы стать христианином, нужно стать поэтом. 
«Грубых» душ Христос не желает иметь рядом с 
Собой. Христианин, пусть лишь тогда, когда любит, 
является поэтом, пребывает в поэзии. Поэтические 
сердца глубоко проникаются любовью, закладыва-
ют её внутрь сердца, и глубоко чувствуют.
Пользуйтесь прекрасными мгновениями! Они 
располагают душу к молитве, делают её тонкой, 
благородной, поэтичной. Проснитесь утром, чтобы 
посмотреть, как солнце встает из моря – всё в багря-
ной порфире. Когда вас воодушевляет прекрасное 
место, церковка, что-нибудь ещё дивное, не оста-
навливайтесь на этом, идите дальше, переходите 
на славословие за всю красоту, чтобы жить одним 
лишь Прекрасным. Всё свято: и море, и купание, 
и пища. Радуйтесь всему. Всё нас обогащает, всё 
направляет нас к великой Любви, всё нас приводит 
ко Христу.
Обращайте внимание на все, что создал человек: на 
дома, на здания, маленькие или большие, на города, 
на деревни, на людей, на их культуру. Спрашивай-
те, пополняйте свои знания обо всем, не оставай-
тесь равнодушными. Это будет помогать вам более 
глубокому изучению чудных свойств Божиих. Все 
это бывает хорошим поводом соединить нас со 
всем и со всеми.
Причины для благодарности и молитвы Господу 
предоставляются во всём. Живите среди природы, 
среди всего. Природа – это таинственное Еванге-
лие. Но когда внутри человека нет благодати, тогда 
не поможет ему и природа. Природа нас пробужда-
ет, но она не может привести нас в рай.◙

Преподобный Порфирий Кавокаливит. https://azbyka.ru/otechnik/
Porfirij_Kavsokalivit/pouchenija/1_1#note1

ТАЙНА ЛЮБВИ К БОГУ



Пилигрим,Пилигрим,  № 2 (198), ФЕВРАЛЬ 202612

🕁

СРЕТЕНИЕ ГОСПОДА БОГА ИСРЕТЕНИЕ ГОСПОДА БОГА И СПАСА СПАСА 
НАШЕГО ИИСУСА ХРИСТАНАШЕГО ИИСУСА ХРИСТА


ӳ






ПУТЬ – от древнего корня*pent- «ступать, ход», 
того же корня, что и древнегреческое Πόντος 

«морской путь», латинское pons (pontis) «мост, 
гать», английское find «найти, то есть «идя, 
наступить на что-либо». В Священном писании 
словом путь часто называется проход, который надо 
находить, открывать, чтобы, ступив на него, идти 
к цели через трудности и препятствия.  «И изгнал 
его Господь Бог из Рая сладости, чтобы возделы-
вать землю, из которой он взят. И изринул Адама, 
и поставил на востоке у сада Едемского Херувима 
и пламенный меч обращающийся, чтобы охранять 
путь (ὁδὸν «одон») к Дереву жизни» (Бытие, 3:24). 
В древнегреческом тексте Библии путь называется 
словом οδός («одос», буквально «проход»), того же 
корня, что и славянорусское ход. Прежде чем пойти 
по найденному пути, надо сначала стать на него: 
нахождение на пути еще не есть течение по нему. 
Ослепленный грехом и ложью мира сего, человек 
нуждается в Божьем наставлении на путь, а затем и 

в путеводительстве: «Блáг и прáв Госпóдь, сегó рáди 
законоположи́т согрѣшáющым на пути́. Настáвит 
крóткiя на сýд, научи́т крóткiя путéм Сво¬и́м. Вси́ 
путié Госпóдни ми́лость и и́стина, взыскáющым 
завѣ́та егó и свидѣ́нiя егó» (Пс.24:8-10). Прийдя в 
мир, Иисус Христос принес себя в жертву, чтобы 
представить Собой истинный путь: «А куда Я иду, 
вы знаете, и путь знаете. Фома сказал Ему: Госпо-
ди! не знаем, куда идешь; и как можем знать путь? 
Иисус сказал ему: Я есмь путь и истина и жизнь; 
никто не приходит к Отцу, как только через Меня» 
(Ин.14:4-6). Собою Господь вновь открыл путь к 
Древу жизни каждому человеку, откликающемуся 
на Его призыв «Гряди по Мне» (Ин. 1:43). ◙

В.С. https://pervobraz.ru/slova/article_post/put

МАСТЕРСКАЯ СЛОВА
Этимология

ВНЫЙ     ФЕВРАЛЬ     КАЛЕНДАРЬ


