МЕСТНАЯ РЕЛИГИОЗНАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ «ПРАВОСЛАВНЫЙ ПРИХОД СВЯТИТЕЛЯ НИКОЛАЯ В БУХТЕ КАМЫШОВОЙ Г. СЕВАСТОПОЛЯ, СИМФЕРОПОЛЬСКОЙ И КРЫМСКОЙ ЕПАРХИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ (МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХАТ).»

Всё начинается с мысли, и добро и зло. Наши мысли материализуются. По сей день мы видим, что всё, что создано, и всё, что существует на земном шаре и во вселенной, есть материализованная во времени и пространстве Божественная мысль, а мы созданы по образу Божиему. Великая награда досталась роду человеческому, но мы не понимаем этого и не понимаем, как наши мысли влияют на других. Можем приносить большое добро или большое зло, все зависит от наших желаний и от наших мыслей.

Если наши мысли мирные и тихие, добрые и великодушные, то это влияет не только на наше собственное состояние, но мы еще источаем этот покой всюду вокруг себя: и в семье, и в стране, и повсюду. Значит, тогда мы — работники на ниве Божией, мы создаем Небесную гармонию, Божественную гармонию, тишина и покой распространяются повсюду. Если в нас живут негативные мысли, то от этого нам бывает большое зло! Когда зло находится в нас, мы изливаем его — на родных, в семье, в любом кругу, где находимся.

## НАДО ЖИТЬ СЕРДЦЕМ

Господь повсюду. Он обитает в сердце и поэтому говорит, что надо жить сердцем и трудиться с радостью. Потому что Он — наш Родитель. Ведь и наши земные родители ждут от нас внимания, ждут, что мы вернём им любовь, которую они когда-то дали нам, а мы часто огорчаем родителей.

# О ТАЙНЕ МЫСЛИ

Мы можем нести и большое добро, и большое зло; а если так, человече, лучше быть добрым, ради собственного же блага! Потому что разрушительные мысли разрушают наш мир, и нет нам покоя.

У нас всегда неправильная точка отсчёта. Вместо того чтобы начинать с себя, мы хотим исправлять других, а себя оставляем на потом.

Начни каждый с себя — вот нам и будет мир повсюду! Святой Иоанн Златоуст говорит: «Если человек сам себе не навредит, никто не сможет ему навредить!» Видите, мы сами кузнецы своего будущего.

Наш человеческий род своими мыслями нарушает порядок вещей. Древнее человечество было уничтожено потопом из-за дурных мыслей и желаний, а у нас сейчас то же самое, наши дурные мысли не приносят доброго плода. Значит, нам нужно преобразиться. Каждому в отдельности нужно преобразиться, но большая трудность в том, что не было у нас примера ни в семье, ни в обществе.

Значит, Бога надо взыскать всем сердцем. Когда мы упражняемся в том, чтобы всё делать от сердца, – вот нам и молитва искренняя, и любовь к родителям и близким, и Господь рядом.

Каждое наше дело — одновременно и молитва. Если наши мысли сосредоточены на работе, если мы делаем её от всего сердца, значит, ради Бога трудимся. А когда думаем, что ради людей работаем, тогда это неправильно, получается всё наоборот. 

■

О ТАЙНЕ МЫСЛИ. НАДО ЖИТЬ СЕРДЦЕМ стр. 1 ОБРАЗ ЖИЗНИ СОВРЕМЕННОГО ХРИСТИАНИНА



«БЛАЖЕННЫ МИЛОСТИВЫЕ» ИННОКЕНТИЙ СИБИРЯКОВ стр.10-11 ОБРАЗ стр.12

# ОБРАЗ ЖИЗНИ СОВРЕМЕННОГО ХРИСТИАНИНА

браз жизни – это понятие очень распространённое, даже расхожее. Мы всё время слышим о здоровом образе жизни, о правильном образе жизни. Нам говорят, что образ жизни – это лучший товар. Всегда ли образ жизни, который нам навязывается обществом, СМИ, соответствует христианскому взгляду на мир?

Мы видим, что многие люди (даже не обязательно верующие, православные) шокированы напором новых представлений, новых взглядов на нравственность, характер поведения. В обществе царит засилье блатного жаргона в языке. Происходит тотальная криминализация общества, а вместе с этими словами в сознание входят и понятия, которые предлагаются в СМИ, в киноиндустрии. Это постепенно начинает овладевать людьми. Происходит процесс сползания мощных слоёв нравственных представлений, нравственных устоев. Всё вползаетв нашу жизнь. Примеров тому множество. Скажем, бесконечное количество реалити-шоу, которые навязывают обществу самые низменные темы, сначала воспринимается людьми как что-то шокирующее, сверхъестественное, ненормальное, но постепенно, когда это идёт неделю за неделей, месяц за месяцем, год за годом, нас приучают к тому, что разговор в таком тоне, на такие темы возможен, что это бывает, что это нормально и можно так жить. Нам как бы говорят: «Взгляните, ваша жизнь такая и есть». В обществе отсутствует нравственная опора, а СМИ определяют очень много в представлении о нравственности, о культуре, о языке, о поведении. Когда никак не поддерживаются традиционные цености, которые были людям свойственны до последнего времени, то оказывается, человеку очень трудно устоять под этим страшным напором. Через массмедиа опосредованно обществу внушается мысль, что христианство и вообще религиозная жизнь это аттавизм далеких эпох, а сейчас ненужное нам, так как мы - современные люди и смотрим только вперёд. Людям внушается мысль о том, что есть некий неизбежный ход истории, что всё, в какойто мере, предопределено: одна формация сменяет другую, как солнце, которое всходит и заходит, и против которого незачем восставать.

Это тоже одна из иллюзий. Это стереотип, который совершенно не доказан.

Церковная жизнь и Церковь сама по себе — это уже противопоставление массовой культуре.

Нам, христианам, нужно создать возможность другого образа жизни. Ведь на самом деле при всех декларациях свободы наше общество очень репрессивно. У нас есть огромное количество репрессивных механизмов: мода, реклама, само понятие современности - это именно репрессивные механизмы, которые человека постоянно ограничивают, управляют им. Когда нам постоянно твердят, что надо быть современным, надо соответствовать требованиям времени, то это означает, что человек, который говорит на хорошем русском языке, заведомо будет считаться несовременным. Это какая-то ложная постановка вопроса: задать искусственный стандарт и требовать от всех ему соответствовать под угрозой отлучения от современности.

Из-за того, что христиане очень разобщены друг с другом, нам трудно поддерживать свою позицию, свой образ жизни.

Особенно на детей тяжело влияет психо-эмоциональный пресс «как все», они ведь по природе конформисты, у которых ещё не выработался свой независимый взгляд. Они подвержены стадному чувству. Это естественно и нормально, так как ребёнок таким образом воспитывается. Но, если, общество кормит ребенка суррогатами, то будет страдать как здоровье его, так и нравственное развитие. Поэтому очень важная церковная задача – создание детской, молодёжной среды, чтобы юные христиане в этом мире не чувствовали себя одинокими в своей вере, в своих правилах жизни.

Да и взрослые достаточно часто испытывают давление стереотипов, навязываемых нам обществом потребления. Противостоять этому в одиночку очень трудно, хотя, конечно, возможно. Я вспоминаю детскую историю. Волк идет по лесу со списком и ручкой. Встречает лису и говорит: «Лиса, приходишь ко мне в 9 часов, и я тебя ем на завтрак. Распишись». Лиса со слезами расписалась. Волк пошел дальше и встретил кабана: «Кабан, приходишь ко мне в 14 часов, и я тебя ем на обед. Распишись». Кабан расписался и, печальный, пошел дальше. Потом волк встретил зайца и говорит: «Заяц, приходи ко мне в 21 час, и я тебя ем на ужин. Распишись». Заяц отвечает: «А я не хочу». – «Не хочешь?.. Тогда тебя из списка вычёркиваем». На самом деле диктат — вещь очень условная. Это символическая тирания, и от неё можно освободиться, употребив волевое усилие и анализ происходящего.

Для этого требуется просто знание. Умные люди уже давным-давно все механизмы подавления и униформирования описали. Это уже есть в мировой культурной традиции, но мы почему-то об этом не знаем – скорее всего, из-за нашей лености. Иногда достаточно просто взглянуть на какую-то ситуацию со стороны. В книге социолога и философа Элизабет Нойман «Спираль молчания» исследуются механизмы формирования общественного мнения. Например, как по какому-нибудь политическому вопросу выстроить благоприятное общественное мнение? Очень просто: надо непрерывно по телевидению об этом говорить. Причём, может быть, только оплаченный журналист и тот, кто ему заплатил, придерживаются этой концепции или поддерживают данного политического лидера. Но это совершенно неважно, потому что, если об этом говорят каждый день со всех каналов телевидения, то у нас возникает ощущение, что уже всё давно это знают и только я один - неудачник и ненормальный. И человек, даже если он против, боится об этом сказать. Невозможно противостоять общепринятому. А наши СМИ присвоили себе статус голоса народа. Нам всё время говорят: то, что написано в газете – правда. По-видимому, здесь работают древние заклинательные механизмы, ведь телеведущий это тот же самый шаман, который камлает постулаты, — они становятся частью нашего сознания, и мы уже не можем разграничить то, чего я действительно хочу, и то, к чему меня приучили. Обратите внимание, что реклама строится между двумя полюсами: «будь, как все» и «не будь, как все».

Ведь самое успешное продвижение товара связано с тем, что рекламируется не просто его качество, что нормально, а вкладывается мысль, что приобретая товар, ты приобщаешься к какой-то особой избранной группе, что определяет стиль жизни...

Создаётся это иллюзия избранности. А между тем, люди, продвигающие товары, услуги, формулируют модели жизни, они управляют нами.

Есть два значения слова «образ»: это, с одной стороны, процесс, а с другой стороны, имидж, картинка. Эти вещи всегда взаимосвязаны. Способ жить и изображение жизни всегда глубоко связаны, потому что человек в своей жизни опирается на какие-то образцы. Поэтому, мне кажется, ответственность христианства перед миром заключается не в том, чтобы создавать образцы для подражания, но в том, чтобы артикулировать свою точку зрения на мир, увидеть современность в свете Евангелия, и тогда каждый сможет строить собственный образ

жизни, опираясь на свою Богом данную свободу и на прочное евангельское основание. Зная жизнь церковного народа, попытаюсь выделить два основных типа православного русского человека сегодня. Первый – это люди, которые очень-очень интересуются разными богословскими сочинениями, которые виртуозно уже освоили всю традицию, но, к сожалению, такое очень изысканное богословие часто не имеет никакого отношения к быту. Второй вариант распространён больше, чем первый, когда Православие понимается как историческая экзотика. Эти люди начинают реанимировать домострой, организовывать свою жизнь по заветам отцов, и при этом совершенно не понимают, что предки жили в другие времена и тогда были другие условия жизни, другая реальность. Где и как нам найти эту середину, чтобы не жить в историческом заповеднике и не пребывать на высоте отвлечённого тончайшего богословия, а создать образ жизни, где воцековление освящает, направляет повседневность...

Христос говорит: «Идите в мир, но не будьте от мира» ( $M\kappa$ . 15, 16). Поэтому вопрос не в том, чтобы уйти, механически отделить себя от массы людей, а в том, чтобы увидеть в том, что происходит вокруг, что-то положительное. Это во всех смыслах (и в смысле свидетельства о Христе в этом мире) очень правильный ход. Нет ничего хуже, чем на высказанное суждение, пусть и далёкое от христианского, сказать сразу: «Нет»... В этом смысле нам всем необходимо увидеть хоть какую-то, хоть относительную, правду в мире сем. Крупицы этой правды существуют и рассеяны повсюду. Сама христианская закваска обладает свойством нейтрализовать яды, постоянно продуцируемые всеми культурами в процессе их жизни. Увидеть всё доброе и открыться навстречу, а с другой стороны – увидеть какие-то опасности и предостеречь самих себя, чтобы туда не попадать, - это наша задача. Христианство всегда живёт в естественной среде. Задача Церкви состоит в том, чтобы говорить на языке своего времени.

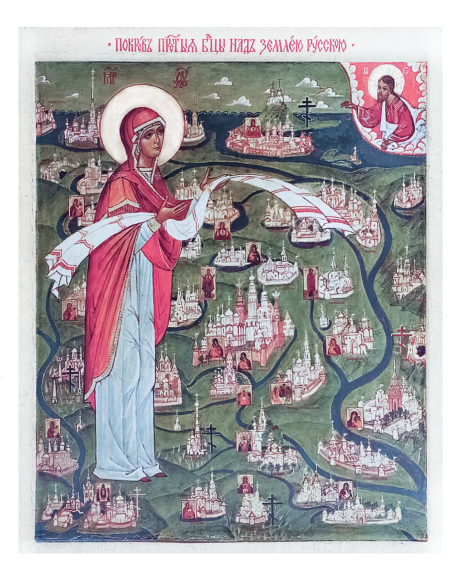
Современная цивилизация — это цивилизация неврозов. Сейчас самая распространенная болезнь — это всякого рода нервные расстройства. Почему это так? Потому что у нас у всех есть ощущение, что мы все живём неправильной жизнью, которую нам всячески пытаются преподнести как самую правильную, как самую лучшую. В этом смысле Православие — это единственная альтернатива цивилизации обманов и неврозов... ■

# «МОЛЯЩАЯСЯ ЗА ЛЮДИ СВОЯ»

Метафизика Покрова Божией Матери, присутствующего в жизни христианина, оказалась точно подмечена русским религиозным сознанием. Парадокс: не будучи двунадесятым, этот праздник у нас чествуется наравне с двунадесятыми. Русское Православие вообще тяготеет к Богородичному началу и символам. Чудотворные образа считаются хранителями земель Руси; ко всероссийским святым и наставникам, прп. Сергию Радонежского и прп. Серафиму Саровскому, были явления Пресвятой Девы.

...В час последний в тьме кромешной Над Своей землею грешной Ты расстелешь плат: Надо всеми, кто ошую, Кто во славе одесную, Агнцу предстоят, Чтоб не сгинул ни единый Ком пронзенной духом глины, Без изъятья, — навсегда, И удержишь руку Сына От последнего проклятья Безвозвратного Суда.

Чую Радуницу Божью – Не напрасно я живу, Поклоняюсь придорожью, Припадаю на траву. Между сосен, между елок, Меж берез кудрявых бус, Под венком, в кольце иголок, Мне мерещится Исус. Он зовет меня в дубровы, Как во царствие небес, И горит в парче лиловой Облаками крытый лес. Голубиный дух от бога, Словно огненный язык, Завладел моей дорогой, Заглушил мой слабый крик. Льется пламя в бездну зренья, В сердце радость детских снов, Я поверил от рожденья В богородицын покров.



«Покров Пресвятой Богородицы Над Землею Русскою». Икона из храма свт. Николая в Клённиках, Придел Всех Святых, в земле Российской просиявших. Москва.

Есть небо над нами с голубой и глубокой прозрачностью; оно наполнено несчётных звёзд, пламенеющих светочей. Только не ведают неба те, кто томятся в пещерах и в подземельях, те, кто закрываются от его нерукотворного купола кровом своего очага. В просторе полей, на горных вершинах открывается небо человеку, и в душе тогда загораются звезды и в сердце проникают посланные ими лучи.

Но есть и небо духовное, которое открывается в прозрачности богообразного бессмертного духа. Однако и оно нам неведомо и невидимо, когда застлана прозрачность тяжёлыми чёрными тучами, клубящимися над нашим страстным естеством. И лишь тогда, когда разрывается та густая пелена, нам является глубокое синее небо с возжжёнными в нем вечными светилами.

Те, у которых очищена душа и ясен в ней воздух, те видят и знают это небо, которое насмешливо и злобно отвергают люди с замутнённой душой и леденеющим сердцем.

Долог извилистый путь восхождения и труден его подвиг, но поднявшиеся на высоты видят восход солнца и его величественный заход, в горном воздухе близки светила, и, нисходя с вершин восхождений, они говорят нам о виденном на высоте.

Так боговидец Моисей на своём осиянном челе приносил славу Божию вместе с научением заповедей Господних.

Одно из таких умных видений, которые доступны чистой и святой душе подвижника, запечатлела для верующих ныне святая Церковь. Святым Андрею Юродивому и Епифанию в храме, на молитве, во время всенощного бдения, отверзлись небеса, и они узрели Богоматерь, молящуюся за людей и простирающую свой светлый покров над грешным миром и падающим человеком. Это было видение. Истинность которого нам засвидетельствовала святая Церковь, установив празднование великого события в жизни верующих.

Когда Богоматерь ушла от земли к своему Сыну и закрылись небеса, её принявшие, то христиане, без особых откровений и нарочитых засвидетельствований, постигли сердцем, кого они теперь имеют в небесах — превысшую всех тварей, славнейшую без сравнения серафим, но и ближайшую к человеческому роду, воистину Дочь человеческую, но вместе и всеобщую Мать. Ибо Мать Богочеловека и нового Адама, есть и Мать всего человечества, и материнское сердце, изведавшее всю человеческую скорбь, изведавшее Голгофу, слышит всякую мольбу и чувствует всякую скорбь.

Нет слов выразить величие и высоту этой Матери, но и её близость и доступность человеческому созданию. Посему единодушно, в священном восторге воспела святая Церковь молитву к Богородице: «Пресвятая Богородице, спаси нас!»

Нет ближе к Богу из всего тварного мира Богоматери. Она возглавила весь человеческий род — таинственная лествица восхождения от дольнего к горнему. Она предстательствует о всем человечестве, она приносит мольбу о всех её призывающих — ведущих и неведущих. Примечательно, что все почитание Богоматери возникало не из писаного слова, но из откровений любящего сердца и его прямых удостоверений. Всё учение о ней соткалось из облака молитвенного фимиама, в укор тем окаменелым сердцам, которые не хотят верить, если не видят письменного свидетельства. Но сама Богоматерь дала о себе то удостоверение, какое нужно для любящего и верующего сердца.

Она явила себя молящейся за люди своя со слезами

и простирающей над ними свой покров, осеняющий всех покрывалом главы своей.

Это видение преп. Андрея посему явилось догматическим событием в церковном сознании. Впервые после Успения явлена была жизнь Богородицы по вознесении её на небо, жизнь любви, молитвы и бдения. Восклоните главы выше, молящиеся Богоматери, ибо она слышит ваши мольбы и делает их своею всесильною молитвою. Она молится непрестанно — не о себе, ибо о чем Она имеет молиться во славе своей, но о нас. Её пречистый лик орошается слезами — не о себе, ибо о чем она может изливать слезы в небесной радости своей, но о нас, скорбных, немощных, несчастных. Она осеняет и ограждает нас своим покровом, над этим небом простирается Её Богородицыно небо, Её светлый покров. Своё покрывало, облекавшее священную её главу и ниспадавшее на рамена, простирала она над миром, как архиерейский омофор, — символ силы любви молитвенной и власти премирной.

Оставьте страх, малодушные, отбросьте уныние, унывающие, вы под Её покровом, вы под Её защитой! Да радуются сердца радостью Богоматери...

Но помыслим, что совершается в небе и чего мы не видим, но что видит и знает Церковь Духом Святым. Если бы у каждого из нас отверзлись очи, как у блаженного Андрея, и он бы своими духовными очами зрел бы и ужасался, какой радости, какого ликования исполнились бы наши сердца, каким воплем радования огласился бы сей храм!

Но не нужно искушать Бога и требовать знамений даже и мыслью своей, ибо и без сего имеем мы неменьшую достоверность, чем прямое зрение. И, не зря очами, но веруя сердцем, да приобщимся мы к радости Покрова Богоматери и, пребывая в его осенений, взываем: «Радуйся, радостие наша! Прими и нас под сень твоего омофора!»¹. ▶

1 Омофор (от греч. ωμοφόριον (омофорион) (от греч. ωμος — плечо, и φορός — несущий) — носимый на плечах) — элемент богослужебного облачения архиерея, представляющий собой широкую ленту. Появился атрибут в V в. Слово это происходит от того же греческого корня, обозначающего способ ношения, что и мафорий — (от греч. μαφόριον (мафорион) — покрывало) — верхняя одежда; длинное женское покрывало, спускающееся с головы до пят.. Поэтому вскоре два предмета стали путать и накидку Богородицы тоже называть омофором.

В богослужебном облачении омофор символизирует заблудшую овцу, которую Господь берет на плечи, и напоминает, что пастырь должен, подобно Спасителю, заботиться о каждой вверенной архиерею, душе. Как и Богородица, Царица Небесная, печется о каждом, кто пошёл за Её Сыном.

**Мафо́рий** Богоматери — одна из важнейших реликвий, связанных с Её памятью; ▶

▶ Памятуемое событие совершилось в Константинополе во Влахернской церкви, в Византийской державе, в начале 10 века<sup>1</sup>, но празднование его, не удержавшееся в греческом народе<sup>2</sup>,

▶ С 474 г. он находился во Влахернском храме Богоматери в Константинополе. Мафорий Богоматери изображается на иконах преимущественно багряного тона, чаще пурпурный (пурпур – знак патрицианства) с тремя восьмиконечними звездами – одна на челе, две на плечах, в знак Ее Вечного Девства – до, во время и после Рождества Христова.

1 Первый достоверно известный поход состоялся 18.6.860 «Брюссельская хроника» (в др.-рус. летописании ошибочно датируется 866). По словам греческого историка Симеона Лагофета. Разница в датах из-за неточности русской хронологии до Х века. Речь идёт о походе Аскольда и Дира (условно), а не князя Олега.

2 На самом деле праздник Покрова в Греции празднуют, и очень торжественно, только не 1/14 октября, а 28 октября. Традиционно среди греков праздник Покрова - «Агия скепи» (Святой покров) - до 1940 года праздновался 1 октября, а после 1940 года он стал связываться с избавлением Греции от итальянского вторжения. 28 октября 1940 г. премьерминистр Греции Иоаннис Метаксас отверг ультиматум, предъявленный ему фашистской Италией. Он отказался предоставить стратегически важные объекты страны фашистским войскам, несмотря на угрозу войны. Эти события празднуются в Греции как государственный праздник «День Нет» («День Охи»). В память о многочисленных чудесах Божией Матери, явленных в 1940 году, Священный Синод Элладской Православной Церкви в 1952 году перенёс празднование дня Покрова Пресвятой Богородицы с 1 на 28.10. н. ст. Конечно, национальный праздник в средствах массовой информации «перекрывает» праздник Покрова, делает его не столь заметным. Но для самих греков в переносе праздника был глубокий символический смысл: с византийских времён Пресвятая Богородица почиталась как защитница православной державы. Помощь Божией Матери действенна во все времена, и именно с Её покровительством греки связали героизм своего народа, проявленный во время войны.

Конечно, если сравнивать масштабы народного почитания, то в Русской Церкви они и правда шире. Но и в Элладской Церкви праздник торжественно отмечается, и в честь него освящаются храмы.

Есть ещё одно объяснение, почему Покровское явление не нашло такого отклика в Византии, как на Руси. Греки могли попросту не отделять его от главного чуда во Влахернском храме, где сохранялись риза, пояс и мафорий Пресвятой Девы. Свидетельствуют также о некоем образе, который в обычные дни оставался закрыт завесой из ткани. Но еженедельно, после особого чинопоследования с ним происходило нечто необычайное. «Был некогда в Константинополе, в одной церкви, образ Святой Девы, перед которым висел покров, совершенно закрывающий его; но в пятницу на вечерне этот покров, без всякого содействия, сам собою и Божественным чудом как бы поднимался к небу, так что все это могли ясно и вполне видеть, а в субботу покров нисходил на прежнее место и оставался до следующей пятницы», - говорится в одной из хроник.

Таким образом, видение блаженного Андрея с точки зрения греческой Церкви представляло как бы продолжение «обычного Влахернского чуда».

И вот как звучит на греческом особая молитва Богородице этого дня: «Σκέπασον ήμᾶς έν τῆ σκέπη τῶν πτερούγων σου» (Покрой нас покровом своих крыл).

воспринято было с каким-то особым молитвенным восторгом далёким северным народом, тогда ещё находившимся в язычестве. Для русского народа день Покрова Богородицы соделался одним из самых чтимых праздников.

Живое чувство Покрова стало особенно дорого русской душе. Видение прп. Андрея сделалось особливо желанным для русского народа, и он, возлюбив это видение, и любовь свою выразил и выражает радостным и торжественным чествованием этого события.

Нет случайностей или капризов в области духовной. Покров Богоматери простёрт над всем миром, но его знают и чувствуют с разной силой, и русскому православному народу дано было его узреть духовными очами. И, повинуясь этому безотчётному зову своего сердца, он стал строить храмы, освящённые памятью этого события, и одной из излюбленнейших икон стало изображение Покрова<sup>3</sup>

Так было. Есть ли теперь? Этот вопрос жжёт и мучит русское сердце. Сохранилось ли для нас духовное небо, которое закрыто ныне от нас кровавыми испарениями, ядовитыми миазмами, трупным зловонием и чадом богохульства, в котором мы задыхаемся.

Если мы не видим светящегося покрова, значит ли это, что он не простирается над нами? Не поддадимся запугиванию злых сил! Да будет далеко от нас это богохульство! Богоматерь там, где человеческое горе и страдания. Она проливает слезы, молясь о грешном мире. Она проливает слезы над грешной Русью. И если мы ввергнуты в необъятную пучину горя и испытаний, тем ближе к нам её молитвы, тем плотнее распростёрт лучевой Её покров.

Не оставит Богоматерь русского народа у его креста, на его Голгофе. И пусть будет далека от нас эта малодушная мысль, что весь русский народ сделался жертвой злых чар. Нет, и ныне, как встарь, доступно нам чудесное явление преп. Андрея, и ныне раскрывается умное небо чистому сердцу, и, омытое слезами и очищенное страданием, внемлет оно Богоматерней молитве.

Вверимся Её молитве, защитимся Её светлым покровом! Тьма уже дрогнула пред немеркнущим светом, свет борется и побеждает тьму! ■

Из книги «Протоиерей Сергий Булгаков. Слова. Поучения. Беседы», Париж, 1987 год. https://omiliya.org/article/svetlyy-pokrovumnoe-nebo-protoierey-sergiy-bulgakov?ysclid=mg86kj9t4b992452202. Примечания от редакции.

<sup>3</sup> Иконографически восходит к самому древнему образу «Оранта» (лат. Orans – молящийся; традиционное изображение Божией Матери с воздетыми в молитве руками).

# «ДНЕСЬ... СВЕТЛО ПРАЗДНУЕМ...»

Двойная радость для нас в этом празднике, одна «Дв том, что мы видим великую праведницу и страдалицу в земной жизни, увенчанную такой небесной славой, а другая, что Она, пребывая на небесах, внимательно заботится о христианах, о наследниках Сына Его и Бога.

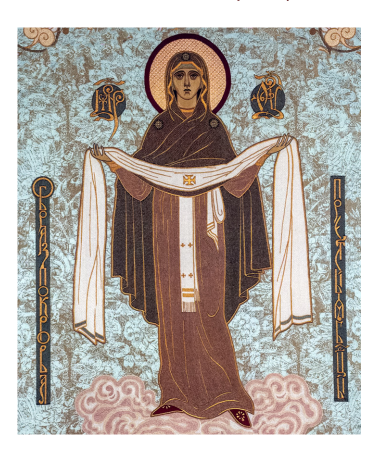
И если Она радует нас Своей защитой, Своими явлениями и прежде, и теперь, и всегда, должны и мы, братья, Её радовать. Мы воистину можем принести радость Пресвятой Богородице. Вы спрашиваете как?

Если мы веруем в Сына Божия и Сына Девы Марии, мы радуем Богородицу. Если мы любим Его, так как Она любит нас, мы радуем Богородицу. Если мы соблюдаем заповеди Христовы, этим мы радуем Ту, Которая родила Господа Христа.

Если мы каемся в своих грехах, Она радуется с Ангелами и всеми Небесными Силами Божиими. Ибо сказал Господь: На небесах более радости об одном грешнике кающемся, нежели о девяноста девяти праведниках, не имеющих нужды в покаянии (Лк. 15,7)».

Свт. Николай Сербский

## О чём «поёт» тропарь?



Днесь, благовернии людие, светло празднуем, осеняеми Твоим, Богомати, пришествием, и к Твоему взирающе пречистому образу, умильно глаголем: покрый нас честным Твоим Покровом и избави нас от всякаго зла, молящи Сына Твоего, Христа Бога нашего, спасти души наша.

Богослужебный текст праздника Покрова на ферковнославянском языке создаётся в XIII в., входит в общецерковную практику в XIV в. Он появляется независимо от греческого: следа о таком празднике и его праздновании в Византии нет.

Тропарь праздника Покрова — самобытное произведение литургического творчества на Руси.

В XX–XXI вв. приведённый текст неоднократно переводится на современный русский язык.

Сегодня мы, благоверные люди, светло празднуем, осеняемые Твоим присутствием, Богоматерь, и, взирая на Твой пречистый образ, с умилением говорим: покрой нас драгоценным Твоим покровом и избавь нас от всякого зла, моля Сына Твоего, Христа Бога нашего, спасти души наши.

Сегодня, правоверные люди, мы празднуем торжественно, благословляемые Твоим, Богоматерь, приходом (к нам), и, взирая на Твой пречистый образ, мы сокрушенно воскликнем: покрой (защити) нас Своим честным покровом и избавь нас от всякаго зла (бедствий, несчастий), умоляя Сына Своего, Христа Бога нашего, о спасении наших душ.

### Прот. Владимир Успенский.

Ныне, правоверные люди, мы торжественно празднуем, благословляемые Твоим, Богоматерь, посещением, и, взирая на Твой пречистый образ, с умилением воскликнем: покрой нас Своим честным Покровом и избавь нас от всякого зла, умоляя Сына Своего, Христа Бога нашего, о спасении душ наших.

Иером. Феофан (Адаменко).

Митр. Иларион (Алфеев).

#### Днесь

В русских переводах оно чаще всего звучит как «ныне» или «сегодня». Автор песнопения использует это слово, чтобы ввести верующих в литургическое пространство, где нет времени. Когда мы участвуем в богослужении, у нас есть возможность прикоснуться к вечности и одновременно перенестись в момент воспоминаемого события.

Мы будто в той Влахернской церкви Константинополя и непосредственно сами наблюдаем видение юродивого Андрея: Богородица над нами раскрывает Свой покров, тем самым оберегает нас.

### Светло празднуем

В церковнославянском языке слово «светло» обозначает «блистательно, ярко, весело, радостно, торжественно, проникновенно».

И авторы русских переводов – прот. Владимир Успенский и иером. Феофан (Адаменко) – передают ц.сл. «светло» как «торжественно».

Только пребывая во Христе, мы пребываем во свете. Только так мы можем светло праздновать Покров Пресвятой Девы

Для христиан Сам Бог является Светом. Господь Иисус Христос в Нагорной проповеди называет слушающих светом мира (*Мф. 5: 14*). А св. ап. Иоанн Богослов в своём послании пишет:

«Бог есть свет, и нет в Нём никакой тьмы. Если мы говорим, что имеем общение с Ним, а ходим во тьме, то мы лжем и не поступаем по истине»

(1 Ин. 1: 5-6).

Только пребывая во Христе, мы может говорить, что пребываем во свете. Только так мы можем светло праздновать Покров Пресвятой Девы.

### Под сенью Богородицы

Во Влахернской церкви святой Андрей и его ученик Епифаний во время всенощного бдения сподобились созерцать Святую Богородицу в воздухе, пришедшую с ангелами, Предтечей и Иоанном Богословом и многими другими святыми. Пречистая Дева, согласно сказанию, «распростерла Свой честной омофор, блиставший сильнее солнца, над людьми, бывшими в церкви».

И в тропаре праздника молящиеся признают, что осеняемы пришествием Самой Богоматери.

«Осеняеми» — от глагола осеняти, он многозначен: «сиять, светить, бросать отблеск», и «покрывать собой, своей тенью», и «осенять крестным знамением», и «описывать, очерчивать».

Конечно, в самом тропаре мы прославляем Богородицу за то, что Она покрыла нас Своим покроом и защитила. Интересно, что переводчики тропаря стремятся показать духовное благословение Пресвятой Владычицы.

«Пришествие» — имеет смысл прихода, прибытия. Мы, вспоминаем явление Андрею, и сами переживаем встречу с Богоматерью. От этого мы радостно восклицаем, или по-ц.сл., умильно глаголем.

#### Радостная печаль

Умиление в русском языке означает трогательное, нежное чувство, а в ц.сл. — *печаль, сокрушение, помилование, соболезнование.* Это слово передаёт то, что прп. Иоанн Лествичник называет *радостомворным плачем*:

«Размышляя о свойстве умиления, изумляюсь тому, каким образом плач и так называемая печаль заключают в себе радость и веселие, как мед заключается в соте»<sup>1</sup>.

Почему же, взирая на Богородицу, мы одновременно *светло празднуем и умильно глаголем*? Переживая встречу с Пречистой Девой, мы и радуемся, что сподобились взирать на Неё, и осознаём свою греховность и недостойность такой встречи.

### Омофор и/или мафорий Богородицы<sup>2</sup>

Понимая своё духовное положение, мы порой сквозь слезы и от всего сердца начинаем молить Богородицу: Покрый нас честным Твоим Покровом и избави нас от всякаго зла. Молитвенное заступничество Пречистой Девы ощущается как покрытие нас омофором, покровом.

В рассматриваемом нами тропаре фиксируется синоним – покров. При этом в припеве акафиста праздника Покрова следующий запев:

«Радуйся, Радосте наша, покрый нас от всякаго зла честным Твоим омофором».

#### Твой Сын — наш Бог

Её Сын – наш Бог: тут ещё и наше исповедание: Единородный Сын воплотился от Пречистой Девы

В конце тропаря: *Молящи Сына Твоего, Христа Бога нашего, спасти души наша*. На русский переводитсся: *молящи – умоляя*.

Богородица, будучи Заступницей рода христианского, молит и умоляет Своего Сына о спасении наших душ. Её Сын – наш Бог и Спаситель.

<sup>1</sup> Иоанн Лествичник, преподобный. Лествица, возводящая на небо. М., 2013. С. 156.

<sup>2</sup> См. примечание на стр. 7

Данная идея часто встречается в православной гимнографии. Песнотворцы апеллируют к тому, что Иисус Христос для Богородицы — Сын, а для нас — Бог. Через это мы дерзновенно просим Пречистую о молитвенной помощи и заступничестве.

Это ещё и наше исповедание: «Единородный Сын воплотился от Пречистой Девы, Он наш Господь и Спаситель, ибо нет другого имени под небом, данного человекам, которым надлежало бы нам спастись» (Деян. 4: 12).

\*\*\*

В тропаре Покрова переплетаются воспоминание

исторического события, бывшего в константинопольской Влахернской Церкви, и наше переживание Покрова Богородицы. Мы в радостнотворном плаче умильно взываем к Пресвятой Владычице с молитвой о заступничестве и покрове.

Неизвестный автор песнопения создает уникальное настроение: здесь и радость, и сокрушение, и молитвенное дерзновение. В тексте каждое слово становится важным, поскольку обладает глубоким смыслом и назиданием для молящихся. 

■

Профессор Лариса Маршева, Константин Цырельчук. https:// pravoslavie.ru/134553.html#\_edn2

«Всех скорбящих Радосте, и обидимых Заступнице, и алчущих Питательнице, странных Утешение, обуреваемых Пристанище, больных Посещение, немощных Покров и Заступнице, Жезл старости, Мати Бога Вышняго, Ты еси Пречистая»

Ни человеческий язык, ни ум премирных ангелов не способны по достоинству восхвалить Ту, через Которую нам дано ясно узреть славу Божию (2Кор. 3:18).

Прп. Иоанн Дамаскин.

Когда увидишь икону Пресвятой Богородицы, обрати сердце своё к Ней, Царице Небесной, и возблагодари Её за то, что Она явилась такою готовою на покорность воле Божией, что родила, вскормила и воспитала Избавителя мира и что в невидимой брани нашей никогда не оскудевает Её предстательство и помощь нам.

#### Прп. Никодим Святогорец.

Она – Основание Пророков, Начало Апостолов, Утверждение Мучеников, Фундамент Учителей. Она – Слава сущих на земле, Радость сущих на небе, Украшение всего создания. Она – Начало и Источник и Корень, уготованный нам на небесах, надежды, которую да будет всем нам получить по молитвам Её о нас... Свт. Григорий Палама.

«Если бы не предстательствовала Ты, Богородице, никто не явился бы свят... никто не может спастись, кроме как Тобой, Богородице».

#### Свт. Герман, патриарх Константинопольский.

«Она — единственная граница между тварной и нетварной природой; никто не пришёл бы к Богу, если бы не Она и Рождённый из Неё Посредник; и не имели бы люди даров от Бога, кроме как через Неё».

Свт. Григорий Палама.

Мы говорим Всенепорочной Матери Божией: «радуйся», и Она у Сына Своего и Бога просит: Сын Мой возлюбленный, дай им вечную радость за приветствие Меня радостью.

#### Прав. Иоанн Кронштадтский.

Матерь Божия всегда защищала и миловала Русь, наказывала и вновь возвращала свою любовь людям, прошедшим ради грехов своих сквозь страдания, покаянием и страданием очистившим свои сердца.

### Архим. Иоанн (Крестьянкин).

Вас питает, растит, просвещает в науках и учит любить Бога, – Сама Матерь Божия, ибо Она с вами во вся дни! Вы, часто брошенные родителями, забытые, голодные и сирые, сохраняетесь любовию и заботами Богоматери, несравненно лучше, чем, так называемые, – счастливые дети.

#### Сщмч. Серафим (Чичагов).

Почитайте всех Святых нашей Церкви, но особенно — Владычицу нашу Богородицу, потому что все Святые — рабы Христовы, а Богородица — Госпожа и Владычица неба и земли, всей умной и чувственной твари. Она молится Господу о наших грехах. Бог удостоил большой чести род человеческий, сделав Её нашей Царицей. Поэтому и мы, братья мои, должны почитать Владычицу нашу постом, молитвой, милостыней и другими добрыми делами... Равноан. Косма Этолийский.

# «БЛАЖЕННЫ МИЛОСТИВЫЕ»

30 октября исполняется 165 лет со дня рождения Иннокентия Сибирякова





Некогда этот замечательный сын Отечества заставил говорить о себе всю Россию. Но к глубокому сожалению, после революции его имя было незаслуженно забыто.

И неудивительно. В советское время о Сибирякове (1860-1901 гг.) предпочитали помалкивать, ведь он был «неправильным» капиталистом. Раздал 10 млн руб. людям - в переводе с царских золотых рублей на нынешние получается, как минимум, 10 млрд!

Имея возможность жить в роскошном особняке, снимал небольшую квартиру. Не заводил экипаж, пользуясь извозчиком.

Ежедневно в его приёмной собирались сотни просителей: нищие, погорельцы, вдовы, бесприданницы, бедные студенты... Он никому не отказывал. Родился Иннокентий Михайлович Сибиряков в Иркутске, 30 октября 1860 года в семье купца І-й гильдии, потомственного почетного гражданина Михаила Александровича Сибирякова. Мать Иннокентия Михайловича Варвара Константиновна происходила из купеческой семьи Трапезниковых. Иркутские купеческие роды Сибиряковых и Трапезниковых были известны всей Сибири. Основными источниками дохода этих семей были

золотопромышленность и пароходства.

Семья Сибиряковых ведёт своё начало от Афанасия Сибирякова, известного с XVII в, выходца из Устюжского уезда Архангельской губернии. Характерными чертами как Сибиряковых, так и Трапезниковых были их церковное благочестие и благотворительность.

Представители, как той, так и другой семей щедро жертвовали на строительство и благолепие иркутских храмов, верно понимая, что главное народное достояние надо приносить Богу. Являлись они и попечителями различных богоугодных заведений.

Отец Иннокентия Сибирякова Михаил Александрович открыл золотые месторождения в бассейне реки Бодайбо, входящих в Ленский золотоносный район, основал город Бодайбо, важный центр золотолобычи России и в наши дни.

«Кто только из столичных бедняков не был у него в доме на Гороховой улице, кто не пользовался его щедрым подаянием, денежной помощью, превосходящей всякие ожидания! Дом его обратился в место, куда шли алчущие и жаждущие. Не было человека, которого он выпустил бы без щедрого подаяния... Сколько, например, студентов, благодаря Сибирякову, получило в Петербурге высшее образование!»

Унего было 70 личных стипендий и стипендиатов. На его деньги существовало первое в России высшее учебное заведение для женщин — Бестужевские курсы, и открылся первый женский медицинский институт.

Сколько бедных девушек, получили здесь приданое! Сколько людей, благодаря поддержке Сибирякова, взялось за честный труд!

У Иннокентия Михайловича был период, когда он рассуждал так: «Если просят, значит, нужно: если можно дать, то есть если имеются средства, то и нужно дать, не производя розыска».

И широко известно высказывание Сибирякова: «Мои миллионы - результат труда других лиц, и я чувствую себя неправым, завладев их трудом».

Человек необыкновенной доброты, он никому не отказывал в поддержке, а вследствие его исключительной скромности многие не знали, кто пришёл к ним на помощь...

Чего только не говорили о нём за глаза!

Революционная интеллигенция полагала, что он ударился в мистицизм оттого, что понимал «недостаточность» своих жертв для народного блага, а петербургский градоначальник Валь рапортовал наверх, что, раздавая деньги бесконтрольно, он может поддержать революционеров; обвинял Сибирякова в сумашествии. Окончательно ситуация накалилась, когда в 1894 году Сибиряков пожертвовал монахине, собиравшей средства в пользу Угличского Богоявленского монастыря, в 147 тыс. рублей. Перепуганная матушка сообщила о невероятной сумме в полицию, и градоначальник Виктор фон Валь отдал приказ опечатать имущество миллионера и начать разбирательство о его дееспособности.

В итоге дело прекратили. Видимо, в это время у Сибирякова окончательно созрело желание принять монашество. Найдя себе духовника — настоятеля Санкт-Петербургского подворья Старо-Афонского Свято-Андреевского скита иеромонаха Давида (Мухранова), — Сибиряков начал под его руководством проходить двухлетний искус перед окончательным решением о монашесмком постриге.

Параллельно он занимается окончательной ликвидацией имущества<sup>1</sup>: передаёт отцу Давиду 2 400 000 рублей (тот их раздал церквям и благотворительным

учреждениям); принадлежавшие ему как издателю права на произведения умерших к тому времени Глеба Успенского и Федора Решетникова<sup>2</sup> передает их родным; отдаёт две дачи: одну — благотворительному обществу под детский приют, а другую — женской общине под монастырь.

Создаёт ещё ряд благотворительных учреждений (например, капитал имени своего отца для выдачи пенсий и пособий рабочим золотых приисков), своему учителю Петру Лесгафту жертвует 200 тыс. и дом — в нём Петр Францевич создал биологическую лабораторию, ныне там располагается Академия физической культуры имени Лесгафта.

Наконец, на средства Сибирякова был выстроен грандиозный, самый большой на Балканах храм — Свято-Андреевский собор на Афоне.

Когда Иннокентий постригся в иноки, то для себя и своего духовного отца выстроил двухэтажный скит с домовой церковью во имя великомученицы Варвары, прп. Михаила Клопского и прп. Давида Солунского — небесных покровителей родителей и архимандрита Давида, затем он был пострижен в мантию с именем Иоанн и, наконец, в схиму вновь с именем Иннокентий.

6 ноября 1901 г. отец Иннокентий скончался — от той же чахотки, которой страдал с юности. Отпевали его 60 священников. Похоронили молодого схимника не за стеной обители, как принято на Афоне, а внутри монастырской ограды — такой чести удостаивались на Святой Горе только основатели скитов и монастырей и отпрыски византийских императоров.

В некрологе журнала «Приходское чтение» было написано о нём: «...Он столько сделал добра, что память о нём... останется у миллиона сибиряков» — и глубоко ошибся в прогнозе: это имя было прочно забыто в России. Видимо, сказалась не только цензура советского периода, не нуждавшаяся в «примере для капиталистов» (как его называл духовник), но и свойство человеческой психики вытеснять из сознания непонятное, не укладывающееся в привычные шаблоны.

Это был человек, вступивший в борьбу собственным богатством, безмерно расточавший его на помощь нуждающимся... 

■

https://russian-east.ru/article/innokentij-mihajlovich-sibiryakov/

<sup>1</sup> Ежегодная прибыль от 30 его золотых приисков, приносивших в год 186 пудов золота, достигала 220 тысяч рублей — сегодня капитал Иннокентия Сибирякова оценивался бы в 60 миллиардов рублей, а годовой доход составлял бы полтора миллиарда.

<sup>2</sup> Глеб Иванович Успенский — выдающийся русский прозаикреалист, бытописатель русского крестьянства (1843-1902). Федор Михайлович Решетников писатель «народник» (1841— 1871). Решетников был отнесён к разряду первооткрывателей темы рабочего класса в российской литературе.

### ПРАВОСЛАВНЫЙ

### ОКТЯБРЬ

### КАЛЕНДАРЬ

- 1 СР Мц. Ариа́дны Фригийской (II). Мцц. Софи́и и Ирины Египетских (III). Прп. Евфроси́нии Суздальской.
- 2 ЧТ Мч. Савва́тия (276) Сщмч. Николая Искровского (1919). Сщмч. Ника́ндра Гривского (1939).
- 3 ПТ Прп. и блгв. кн. Олега Брянского (ок. 1285). Собор святых Брянской митрополии.
- 4 СБ Отдание праздника Воздвижения Животворяшего Креста Господня. «Обретение мощей свт. Димитрия, митрополита Ростовского (1752).
- 5 ВС Прор. Ио́ны (VIII в. до Р. Х.). Собор святых, в земле Германской просиявших.
- 6 ПН **©** Зачатие честно́го, славного Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоа́нна. **Прославление свт. Инноке́нтия, митрополита Московского** (1977).
- 7 ВТ Равноап. первомц. Феклы Иконийской (I).
- 8 СР \* Преставл. прп. Се́ргия, игум. Ра́донежского, чудотворца (1392).
- 9 чт **В Ап. и ев. Иоа́нна Богослова (II). В Свт. Ти́хона,** патр. Московского и всея Руси (прославл. 1989).
- 10 ПТ <a>Прп. Савва́тия Соловецкого (1435).</a> <a>Сщмч. Петра, митрополита Крутицкого (1937).</a>
- 11 СБ **\* Прп. Харито́на Исповедника, еп. Иконийского** (350). **© Прпп. схимонахов Кирилла и Марии** (ок. 1337), **родителей прп. Сергия Радонежского.** Прп. Харито́на Сянжемского, игумена (1509).
- 12 ВС Обрет. мощей свт. Иоа́нна (Максимо́вича), архиеп. Шанхайского и Сан-Францисского (1993).Собор святых земли Испанской и Португальской.
- 13 ПН Сщмч. Григория, еп., просв. Великой Армении (335). « Свт. Михаила, митроп. Киевского (992)

- 14 КТ ® ПОКРОК ПРЕСКЯТОЙ ВЛАДЫЧНЦЫ НАШЬЙ ВОГОРОТОВ ИЗЭДОНСКИ МАРНИ
- 15 СР Прав. воина Феодора Ушакова (1817).
- 16 ЧТ Сщмчч. Дионисия Ареопагита, еп. Афинского (96).
- 17 ПТ **© Обре́тение мощей свтт. Гу́рия, архиеп. Казан- ского и Варсоно́фия, еп. Тверского (**1595).
- 18 СБ Свтт. Московских Петра, Алексия, Киприа́на, Ио́ны, Геро́нтия, Макария, Фили́ппа, Ермоге́на, Ти́хона, Филаре́та, Инноке́нтия и Мака́рия...
- 19 BC 🗣 **Ап. Фомы**́ (Ī).
- 20 ПН Свт. Ионы, епископа Ханькоуского (1925).
- 21 ВТ Прп. Тайсии Египетской (IV). Прп. Трифона, архимандрита Вятского (1612). Собор Вятских святых.
- 22 СР 🏶 Ап. Иа́кова Алфеева (I).
- 23 ЧТ Свт. Иннокентия (Смирнова), еп.Пензенского (1819).
- 24 ПТ Собор всех святых, в Оптиной пустыни просиявших
- 25 СБ Св. Иоа́нна Летникова, исп. (1930). Свт. Николая (Могилевского), исп., митр. Алма-Атинского (1955).
- 26 BC Память святых отцов VII Вселенского Собора (787).
- 27 ПН Прп. Параскевы-Петки Сербской (XI).
- 29 СР Мч. Ло́нгина Сотника, иже при Кресте Господни (I). Прп. Ло́нгина Я́ренгского (~1545).
- 30 ЧТ *Поминовение всех православных христиан, безвинно богоборцами убиенных или безвинно пребывавших в заключении.* Прор. Оси́и (820 г. до Р. Х.).
- 31 ПТ **\* Апостола и евангелиста Луки́** (I). Мч. Мари́на Аназаровского (IV). Вмц. Зла́ты (1795).

ОБРАЗ – приставочный древний корень: \*орі- (об-) «вокруг», «около», «вслед». Основной корень \*or-dh(раз) восходит к представлению о действии: «разить/ резать», «отделять», «разрешать». отглагольное имя существительное, называющее итог действия. Живое представление о действии, порождающем образ: «отделение от окружающего резанием», «отрешение от лишнего». Этимологически однокоренными и близкородственными являются слова образец, (пре)ображение, образовать. Образовывать – значит, вырезать по линии (контуру) образца. Законченным образ становится только после возвращения резца в точку начала резания: «Плотник, избрав дерево, протягивает по нему линию, остроконечным орудием делает на нем очертание, потом обделывает его резцом и округляет его, и выделывает из него образ человека красивого вида, чтобы поставить его в доме» (Исайя, 44:13). Словесная ткань, из которой в человеческой душе выкра- 🗧 ивается живой образ «внутреннего человека», называется текстом (ср. текстиль). Текст внутреннего мира человека соткан из слов. Живые связи между внутренними

словами нуждаются в постоянной обрезке – отрешении от ложных представлений. Образование невозможно без конкретного образца и точного образующего живо-Образ – это ≧ го слова - резца. Уподобление живому образцу – преображение — происходит путём живого подражания ему. Истинный и совершенный Образец для нашего образования — Бог и Господь, по Образу и подобию которого сотворены все люди. В светском образовании отказ от этого образца приводит к язычеству, сквернословию и нечистоте: «Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; называя себя мудрыми, обезумели, и славу нетленного Бога изменили в образ, подобный тленному человеку, и птицам, и четвероногим, и пресмыкающимся, - то и предал их Бог в похотях сердец их нечистоте, так что они сквернили сами свои тела» (Рим. 1: 21-23). Речь, пророчество корнесловно представляет собой резание (ср. «срезал», «сказал, как отрезал», «острослов»). Резец для раскройки внутреннего текста человеческих представлений — Слово Божие.

Отпечатано в типографии ИП Стрижак М. В. Ул. Гоголя, 30. Тел. +7978 741-03-55 Печать офсетная. Тираж 500 экз. Любая полиграфия качественно и в самые короткие сроки MPO «Православный приход святителя Николая в бухте Камышовой г. Севастополя Симферопольской и Крымской Епархии Русской Православной Церкви (МП).»

Филиал «Центральный» Банка ВТБ (ПАО): p/c: 40703810524311000034; БИК: 044525411; ОГРН 115904027124 ИНН/КПП: 9201511763/920101001; Kopp.c: 30101810145250000411