# В ПРЕДДВЕРИИ РОЖДЕСТВА ХРИСТОВА

РОЖДЕСТВЕНСКИЕ ПАРЕМИИ

МЕСТНАЯ РЕЛИГИОЗНАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ «ПРАВОСЛАВНЫЙ ПРИХОД СВЯТИТЕЛЯ НИКОЛАЯ В БУХТЕ КАМЫШОВОЙ Г. СЕВАСТОПОЛЯ, СИМФЕРОПОЛЬСКОЙ И КРЫМСКОЙ ЕПАРХИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ (МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХАТ).«

Каждый год накануне праздника Рождества Христова, утром в Сочельник, на Великой вечерне в православных храмах прочитываются восемь особых рождественских паремий<sup>1</sup>.

Важно понимать, что некоторые богослужебные тексты (например, на всенощном бдении) предназначены не для молитвы, а для слушания.

Т «Паремия» по-гречески — притча. Фактически это отрывки из Священного Писания, чаще всего из Ветхого Завета, которые в древности читались на литургии, а с VII-VIII в. стали читаться на вечерне. Сегодня паремии читаются на богослужении для того, чтобы передать суть праздника глубже. Из Ветхого Завета могли читать разные отрывки, хотя зачастую это была Книга Притчей, поэтому чтения и назвали притчами. Если заглянуть в современный богослужебный устав Великого поста, то можно проследить, как сохранилась древняя христианская традиция читать книгу Бытие, пророка Исаию и Книгу Притчей, для подготовки оглашаемых. За пост эти три книги прочитываются полностью.

Обычно паремий немного. Так, на праздниках в честь Пресвятой Богородицы читают три паремии. Так же и во дни памяти, например, святителей. Когда Церковь вспоминает какого-либо апостола, читают не ветхозаветные, а новозаветные паремии. А вот на такие праздники, как Рождество Христово, Крещение Господне или Пасха, количество паремий значительно больше. И это связано не только с тем, что эти службы особенно торжественные. Дело в том, что в Древней Церкви во время чтения этих паремий крестили. И вот, пока священник подводил будущих христиан к купели, верные слушали отрывки из Священного Писания.

По уставу после них полагаются проповеди, в которых священник должен разъяснить смысл прочитанного. Паремии — это такие тексты, слушая которые, верующий глубже проникается смыслом того, что празднует Церковь.

Рождественские паремии сосредоточены на событии рождения Спасителя. Это ветхозаветное прикосновение к тайне явления Бога в мире. Тексты раскрывают перед слушающими чудо рождения Мессии от Девы — Пресвятой Богородицы, место его рождения — Вифлеем, чудесные события, связанные с этим праздником.<sup>2</sup>

#### I. Бытие (1:1-13). Библейский рассказ о сотворении мира

В Бытии содержится предания о происхождение мира, о древнейшей истории человечества и о появлении еврейского народа.

#### В ЭТОМ НОМЕРЕ:

В ПРЕДДВЕРИИ РОЖДЕСТВА ХРИСТОВА РОЖДЕСТВЕНСКИЕ ПАРЕМИИ

стр. 1-4

РОЖДЕСТВЕНСКИЙ КРОССВОРД

РОЖДЕСТВО ХРИСТОВО <sub>стр. 6-8</sub> ПЕРВЫЙ РОЖДЕСТВЕНСКИЙ

ПЕРВЫЙ РОЖДЕСТВЕНСКИЙ ИРМОС  $_{cmp.\ 8}$ 

КРЕЩЕНИЕ ГОСПОДНЕ. ОСВЯЩЕНИЕ МИРОЗДАНИЯ

ТЕСТ: ИКОНОГРАФИЯ КРЕЩЕНИЯ

cmp. 1

<sup>2</sup> Кроме того, рождественские паремии показывают общность и преемственность Ветхого и Нового Завета. Сегодня среди верующих очень часто можно заметить некоторое пренебрежение к Ветхому Завету. Дескать, зачем он нам, если есть Христос, который как будто бы отменил всё, что было до Него, и дал людям всё новое. Но такая позиция ошибочна. Господь исполняет всё, чего так ждали люди до Его рождения. И сам Спаситель в Евангелии постоянно ссылается на ВЗ. Пророчества, читаемые в Сочельник перед Рождеством, показывают общность двух Заветов — как сбываются ожидания древности.

сотворение мира?1

Во-первых, так Церковь указывает на то, Кто именно рождается и какому Богу мы поклоняемся. Христиане празднуют рождение Того, Кто сотворил всю Вселенную. Бог исполняет свое обещание древним людям, посылая в мир Своего Сына, для того чтобы исправить деформированное и искаженное грехом и смертью состояние человека. К нам приходит Сам Бог.

Кроме того, Рождество Христово — это возрождение или даже «пересотворение» мира. Как Спаситель и скажет позднее: «Теперь творю всё новое» (Откр. 21:5). Через Него «рождается» новая действительность мира, в которой человек может стать бессмертным и подобным Богу.

## II. Книга Чисел<sup>2</sup> (24:2-3, 5-9,17-18). Пророчество Валаама о звезде от Иакова

К этой паремии необходимо подходить с двух позиций. Первая включает в себя исторический контекст этого чтения. Был некий Валаам, которому один языческий царь приказалон проклясть израильский народ, которого очень опасался. А Валаам, глядя на лагерь израильтян, вместо того, чтобы навести на него проклятие, его благословляет. Он предсказывает победу Израилю в войне с этим языческим царем. И это пророчество сбывается в конкретной исторической ситуации. Но за этими словами скрывается и другой, более глубокий смысл.

Оказывается самое важное заключено не в словах благословения, а впророчестве: Восходит звезда от Иакова и восстанет жезл от Израиля. И речь идёт не просто о звезде Вифлеема, которую увидели волхвы. Звезда — образ самого Христа. Он — путеводитель, который в ночи освещает нашу жизнь.

#### III. Пророк Muxeй (4:6-7, 5: 2-4) Пророчество<sup>3</sup> о рождении князя Израильского в Вифлееме

В тот день...соберу хромлющее и совокуплю разогнанное и тех, на кого Я навел бедствие...

Соберу хромлющее и совокуплю разогнанное, говорит Господь, обещая исцелить страдающий от бед и несчастий народ Израиля. И это обещание исполняется после Рождения Иисуса Христа. А затем Господь будет царствовать над ними на горе Сионе отныне и до века. В этих пророческих словах открывается будущее уже нового Израиля, (Новозаветной Церкви) которая всегда будет Ему верна, и Господь будет царствовать над ней и после кончины мира.

В этом чтении мы слышим, что Мессия должен родиться в Вифлееме. О чём и скажут книжники, встревоженному словами восточных мудрецов Ироду.

Мы снова чувствуем этот акцент, что рождается именно Сам Бог, «Которого происхождение из начала, от дней вечных».

Малли ты между тысячами Иудиными? — пророк указывает на то, что Господь придёт не во славе и силе, не как победитель, а в образе раба. И родится он в хлеву. В богословии это называется кенозисом, умалением Бога, Который принимает на себя все человеческие немощи и несчастья. Он побеждает смерть, своим умалением — от Бога к человеку. Так Господь, спасая людей, не нарушает в них самое главное — свободу.

Наконец, тогда возвратятся к сынам Израиля и оставшиеся братья их — отсюда Церковь знает, что многие из тех иудеев, которые до сих пор упорствуют, не признавая Мессией Иисуса Христа, в конце концов покаются и обратятся.

## IV. Пророк Исайя (11:1-10). Пророчество<sup>4</sup> об отрасли от корня Иессеева

Здесь пророк приоткрывает нам будущее после Второго Пришествия Спасителя — Страшный Суд.

<sup>1</sup> Интересно, что у пророка Исаии тоже есть рассказ о сотворении мира (Ис. 40:1), который призван утешить пленённых иудеев. Дело в том, что для языческого сознания всё просто: если ты проиграл, значит, твой бог слабый, а если победил — значит, сильный. И пленённые иудеи поддаются этой установке. Находясь в вавилонском плену, они чувствуют себя раздавленными, поверженными и униженными. Будто Бог оставил их или оказался слабее языческих. Но Бог через пророка как бы напоминает им, что Он Творец мира, создавший небо и землю. А значит, всё в Его руках. И это бесконечное для них утешенье.

<sup>2</sup> Числа — четвертая книга Пятикнижия Моисеева. Название книги объясняется тем, что в ней приводятся различные рекомендации для исчисления еврейского народа, отельных колен (родов), священнослужителей и так далее. Книга охватывает события между пребыванием «богоизбранного народа» у горы Синай до прибытия «на равнины Моава, при Иордане, против Иерихона». Авторство теста традиционно приписывается пророку Моисею.

<sup>&</sup>lt;u> 3 Книга пророка Михея — 33-я</u> по счету в Библии. Примерное время написания — эпоха царствования Иоафама (750-735 гг. до н. э.). Пророк Михей обычно теряется в тени своего великого современника и, возможно, даже учителя, пророка Исаии. Их пророчества созвучны между собой вплоть до буквальных совпадений. Но если Исаия был священником иерусалимского храма, то Михей, судя по всему, был человеком простым и незнатным. От того особую остроту обретали в его устах обличения богачей, грабящих народ по собственному произволу.

<sup>4</sup> Книга пророка Исаии состоит из отдельных речей, сказанных пророком между 733 и 701 гг. до н. э. Первая половина книги — обличение отступившего от Бога народа израильского, а второй — утешение иудеев, которые попали в вавилонской плен и пророчества о грядущем Боговоплощении.

Но самое главное в этом чтении заключено в другом: Господь принесёт мир на эту землю. Этот мир будет подобен райскому состоянию общего примирения и гармонии. Так, что даже волк, которому «положено» поедать ягненка, не тронет его. И маленький ребёнок сможет играть со змеей. Пример, надо сказать, очень понятный для Палестины, где много опасных и ядовитых змей. Пророк как бы говорит: Христос преодолеет вражду не только между людьми, но даже между животными. И покой его будет слава. Покой — это мир Божий, который установится между людьми. Но этот мир придёт не как в сказке, просто потому что пришёл Господь. Нет, Бог всегда уважает человеческую свободу. Это будет внутреннее решение каждого, принимать этот Божий покой или нет. Потому Церковь поёт на рождественском Всенощном бдении: «Слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение».

#### У. Пророк Варух<sup>1</sup> (3:36–38, 4:1–4). Пророчество о Мессии

Основной смысл послания – показать иудеям, что все бедствия, которые их настигли: разрушение Иерусалима и вавилонское пленение и др., произошли из-за богоотступничества. Пророк побуждает свой народ раскаяться и ждать утешение от Бога. Сей есть Бог наш, и никто другой не сравнится с Ним. Когда ветхозаветные пророки возвеличивают Бога, то делают это не только для того, чтобы напомнить заблуждающимся израильтянам, от Кого они отступили. Такая хвала Создателю — утешение во всех скорбях, которые преследовали народ Божий. Пророк напоминает, что их Бог нашёл все пути премудрости, а значит, только от Него и можно почерпнуть истинное знание. А дальше в тексте мы слышим и даровал её [премудрость] рабу Своему Иакову и возлюбленному Своему Израилю. Как даровал? Через Божественное Откровение — Библию.

Затем звучит уже прямая отсылка к Рождеству Христову: После того Он явился на земле и обращался между людьми. И вновь Церковь напоминает: явился именно Бог, воплотился Творец мира, Который даст евангельские заповеди. При этом делается достаточно жесткое уточнение: Все, держащиеся её [книги заповедей], будут жить, а оставляющие её умрут. Бог не будет заставлять человека следовать этим заповедям, но при этом дает предупреж-

дение, что ожидает пренебрегающих ими [заповедями]. И здесь слушающий может возмутиться: Почему именно тот, кто следует этим заповедям, будет жить? А что, иначе нельзя? Зачем Богу такая жестокость? Но дело в нас самих: человек должен дышать кислородом, чтобы существовать. Точно также же и с исполнением заповедей: только в богообщении, в следовании Его воле наша жизнь оказывается полноценной и счастливой.

#### VI. Пророк Даниил<sup>2</sup> (2:31-36, 44-45). Толкование видения Навуходоносора о колоссе на глиняных ногах

Это чтение связано с одним библейским сюжетом, когда Навуходоносору приснился странный сон. Никто из придворных толкователей снов (в древности многие суеверные языческие цари держали у себя при дворе таких особенно одаренных людей) не смог его разгадать. И тогда царь призвал к себе пророка Даниила, который с помощью Божьей сумел дать правильное толкование сновидению.

Образ камня, который оторвется от горы без содействия рук, — указание на сверхъестественное рождение Спасителя от Девы Марии. Этот камень раздробил железо, медь, глину, серебро и золото. Части истукана, который описан в сновидении, состоит из разных металлов — это языческие царства, которые погибнут, потому что Бог небесный воздвигнет царство, которое вовеки не разрушится, и царство это не будет предано другому народу; оно сокрушит и разрушит все царства.... Что это за царство? Новозаветная Церковь, в которой люди будут поклонятся не бездушным идолам, а Христу. Конец языческих царств — это конец идолопоклонства. Поэтому Христово Царство побеждает не силой и оружием, а духовно, смертью и воскресением Спасителя.

#### VII. Пророк Исайя (9:6-7) Пророчество о рождении Младенца, чьё имя – Бог Крепкий

В Славянской Библии этот стих читается так: «Ибо Младенец родился нам, Сын, и дан нам; владычество Его на раменах Его, и нарекут имя Ему: Великого Совета Ангел, Чудный, Советник, Бог крепкий, Властелин, Князь мира, Отец будущего века; ибо приведу мир князьям, мир и здравие Его».

<sup>1</sup> Книга пророка Варуха – является неканонической книгой (тексты Священного Писания, которые не дошли до нашего времени на иврите) Ветхого Завета и присоединяется к Книге пророка Иеремии.

<sup>2</sup> Книга пророка Даниила описывает события, произошедшие с израильским народом в вавилонском плену (598—539 гг. до н. э.). Традиционно автором книги считается Даниил—знатный иудей, который воспитывался при царском дворе. Он обладал особым даром от Бога понимать и толковать сновидения, чем и прославился при вавилонском царе Навуходоносоре, который приблизил его к себе.

«Великаго совета» — Предвечный Совет между Лицами Пресвятой Троицы, который изображён на иконе прп. Андрея Рублёва. Боковые Ангелы на ней внутренними контурами создают чашу, и перед ней Христос — Ангел в красно-синих одеждах. Этот Ангел Сам благословляет жертвенную чашу напротив себя. Так Андрей Рублёв символически приоткрывает решение Предвечного Совета, что Слово Божие, Сын принимает жертву, которую Ему предстоит принести потом на Кресте.

И затем мы слышим Его удивительные имена: Чудный, Советник, Бог крепкий, Отец вечности, Князь мира. Имя Его: великого совета Ангел. «Ангел» — «вестник» и Господь, воплощаясь, приносит нам весть о спасении. И Чудный — Его красота отлична от нашей. Крепкий — Бог, на Которого можно надеяться, Который никогда не оставит.

Князь мира — потому что Христос в Евангелии говорит: «Ныне князь мира сего изгнан будет вон», и этот «князь мира сего» — глава греховного общества, или сатана, который воскресением Господа будет изгнан. Тогда на земле воцарится истинный Князь мира. Отец вечности — потому что сама вечность существует только благодаря тому, что есть Бог. Он — её Отец.

И что это за ревность Господа Саваофа? Ведь и во второй заповеди Господь называет себя «Богом ревнителем». В библейском понимании «ревность» — это очень сильное религиозное чувство, которое «поедает» человека или Бога при виде недолжного отношения к заповедям, к людям, при виде несправедливости. Мы говорим «ревность об Отечестве», когда видим, как оно страдает, в каком уничиженном положении оно находится. И наша ревность — это желание сделать всё ради того, чтобы наше Отечество процветало. С таким же чувством и Бог хочет спасения человека. Он не посторонний наблюдатель, а заботливый и потому ревностный Отец.

#### VIII. Пророк Исайя (7:10-16, 8: 1-4, 8-10). Пророчество о рождении Сына от Девы

С нами Бог — главный пафос последней рождественской паремии. «С нами», потому что Бог никогда не отступает от своей Церкви. «С нами» потому что Он родился, став человеком.

И мы слышим удивительно точное пророчество связанное с праздником Рождества: Се, Дева во чреве приимет и родит Сына, и нарекут Ему имя: Еммануил. Эммануил переводится как «с нами Бог». В этом чтении мы вновь встречаем наслоение двух пророчеств. Здесь важно понимать, что почти любое ветхозаветное пророчество — это особый по структуре текст. В нём очень часто отсутствует привычная для нас линейность и последовательность. В один контекст неожиданно может включаться совершенно другой. Именно это происходит в данной паремии. С одной стороны, это пророчество связано исторически со временем жизни пророка Исаия (VII в. до н. э.), когда во главе Израиля стоял царь Ахаз. Он, испугавшись надвигающегося на него огромного войска ассирийского царя, решил подкупить его, вместо того, чтобы во всём довериться Богу. И тогда пророк, упрекая Ахаза в маловерии, предсказывает ему будущее. Но внутри этого пророчества мы видим другой смысл, напрямую отсылающий нас к событию Рождения Спасителя. Начинают проявляться совершенно другие символы и образы. Надвигающийся противник главный враг всех людей, смерть. И Бог приходит в этот мир для того, чтобы этого врага победить.

Заканчивается это заключительное чтение словами: Замышляйте замыслы, но они рушатся, говорите слово, но оно не состоится, ибо с нами Бог. О каких людях идет речь? О тех, которые избрали правду этого падшего мира, а значит, борются с христианством, потому что оно им кажется ненужным, невыгодным, даже враждебным. Но они ничего не смогут сделать с Церковью, потому что с нами Бог. И это многократно повторяется в Писании. Создам Церковь Мою и врата Ада не одолеют её, — говорит Христос. «Если Бог за нас, кто против нас? (Рим 8:31)» — вторит Ему апостол Павел.

Бог победит и побеждает, потому что Он — Царь вселенной, и есть те, кто согласился с этим и ответил на Его призыв. И праздник Рождества Христова — это радость этих людей, ликование нового *«народа Божьего»* — Церкви, которая теперь не может молчать и вопреки всему говорит: *«С нами Бог».* ❖

Протоиерей Стефан Домусчи, кан. фил. н, кан. богословия, старший преподаватель кафедры богословия МДА. В сокращении. https://foma.ru/rozhdestvenskie-paremii.html

Прежде веков от Отца рожденному не по земным законам Сыну и в последние времена от Девы воплощенному без семени, Христу Богу воззовем: «Возвысивший наше достоинство, свят Ты, Господи!»

# РОЖДЕСТВЕНСКИЙ КРОССВОРД

#### ПО ГОРИЗОНТАЛИ:

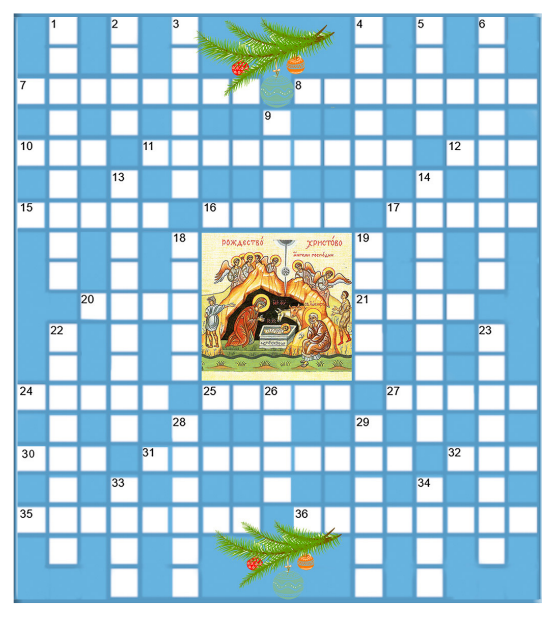
- 7. Имя Господа наше-ГО и Спасителя, по пророчеству Исайи. Старший 8. ангел. 10. Старинное слово, обозначающее цепи, в которых вынужденно находился Апостол Павел проповедь за Евангелия.
- 11. Ветхозаветный пророк, предсказавший *«воздвижение рога* спасения» в доме Израилевом (И...?29:21).
- Иудейский лишивший свою мать звания царицы, сделанный ею истукан Астарты. 15. Вестник, сообщивший Марии, что она родит Иисуса. **16.** «В начале было .....» *(5).* **17.** Имя языческой богини, известной Эфесе под именем Артемида. 20. Животное, на котором Христос въехал в Иерусалим.

**21.** Город, в котором

раздавались «вопль и горькое рыдание» из-за убийства вифлеемских младенцев. 24. Цветок, с которым сравнивает Себя Иисус Христос в книге «Песнь песней». 25. Идол, падший ниц перед ковчегом Завета (1Цар. 5:4). 27. Пророк, предсказавший рождение Иисуса Христа в Вифлееме. 30. Животное — символ царственности Иисуса Христа. 31. Праздник рождения Иисуса Христа. 32. Оружие, символизирующее слово Божье. 35. Греческая серебряная монета, равная двум драхмам. 36. То, ради чего Христос пришёл на землю.

#### ПО ВЕРТИКАЛИ:

- 1. Действие, во время которого на голову возливали елей. 2. Первый, сотворённый Богом человек.
- 3. Страна, получившая своё название по цвету чечевичной похлёбки. 4. Одна из жён Иакова, которая



оплакивала смерть вифлеемских младенцев.

5. Степень родства Богородицы по отношению к Иосифу. 6. Греческий царь, завоевавший Израиль в IV веке до. н. э. 9. Через него Раав спустила саглядатаев. 13. Столица Израиля. 14. Поведение, прикрывающее неискренность, злонамеренность притворным чистосердечием. 18. Идол, в жертву которому язычники сжигали своих детей. 19. Имя одной из сестёр Лазаря. 22. Христианская добродетель, которая противостоит гордыне. 23. Церковное Таинство, во время которого человек погружается в воду.

26. То, что присуще всем людям, кроме Богочеловека. 28. Мудрецы, пришедшие поклониться младенцу Христу. 29. Ветхозаветный патриарх, отец всех верующих. 33. Птица, с которой сравнивал Себя Бог.

**34.** «Се, ....(4) во чреве приимет и родит Сына». 🌣



 $oldsymbol{\ni}$ та святая ночь принесла свет проклятым: свет больший, чем тот, каким где-либо какое-либо солнце просвещало день. Слушайте же! Даже прекраснейшая из вещей на земле не имеет святости, чтобы можно было сравнить её с Творцом! Но тот свет, который просвещает души и изливается на это чувственное солнце, не принадлежит творениям. Ибо этот [тварный свет] существует благодаря ныне существующему блаженству, тот же освятит нас в будущем.

Если вы будете придерживаться таких мыслей, то сегодня сможете сохранить свою душу в более завидном положении [чем профаны], а может быть [не только сегодня, но] и всю жизнь. Сейчас каждый из вас пойдёт по городу как посланник, возвещающий [Рождество] как ангел в Вифлееме! Верьте же, что слова Писания относятся к вам: слова о том, что будучи на земле мы суть граждане неба (Фил. 3:20). Остерегайтесь, чтобы не лишиться своих заслуг, ибо тяжело отмыть пятна, полученные по Очищении!

– Еп. Синезий Киренский. Трактаты и гимны. Фрагмент II. Из проповеди на Рождество

#### лава Тебе, Господи! И ещё дождались мы светлых дней Рождества Христова!1 >>

#### 1 Еже<sub>1</sub> по плоти<sub>2</sub> Рождествоз Господа Бога 4 и Спаса нашегоз Иисуса Христа 6

1 Замена греческого члена. 2 ката́ (по, в отношении) ба́рка. Необходимая добавка в виду предвечного рождения от Отца. 3 γέννησες – рождение, произведение. 4 Усиление понятия «Господа» и точнейшее определение его. 5 Субъективное определение после предыдущего объективного. 6 Имя после предыдущих титулов. – Как видим, в самом названии праздника со всею точностью указана его сущность. Название это выработалось постепенно. Древнейшим названием Р. Х., когда оно соединено было с Богоявлением §(см. «История праздника»), было Εττιφάν(ε) α (Явление) или θεοφίν(ε)ιο(Богоявление), также εορτή τών Ιfωτών (праздник Светов) или просто та фота (Светы). По отделении от Богоявления праздник постепенно получил название "Рождества», что по-греч. иногда выражалось τά γενέθλια («относящееся к рождению») или ує́ууаї («происхождение»;

поэт, сл., в прозе поздн.; так названо Р.Х. в Синайском каноне ІХ-Х в.). Постепенно вводились и другия слова в название праздника: то он называется просто: «Христа Рождество» (тот же памятник); то «св. Рождество Господа вашего Иисуса Христа» (Евергетидский устав XI в.); то «Господа нашего Иисуса Христа по плоти рождество от всенепорочной Владычицы вашей Богородицы Марии» (Устав св. Софии Констант.IX в.); то «по плоти спасительное рождество великого Бога и Спаса нашего Иисуса Христа» (Студийский славянский устав); в греческих богослуж. книгах разница с нашим названием союз «и» между «Господа и Бога».

У других восточных христиан Р. Х. называется: у армян: «Епифания» (празднуется с Крещением 6 янв.); у несториан и сирийских монофизитов: «Рождество Господа нашего во плоти»; у коптов: «Рождество Господа нашего Иисуса Xpucma». (Nilles, Kalendarium manuale utriusque ecclesiae II, 559–661. 700). У латинян: Nativitas Domini(«Рождество Господа»). По-французски Р. X. – Noël (испорч. Natalis, день рождения), по-английски – Christmas («Христова обедня»), по-немецки «Weihnachten» («Священные ночи»).

Повеселимся же теперь и порадуемся! Святая Церковь нарочно для того, чтоб возвысить наше веселие в эти дни, учредила пред ними пост некоторое стеснение, чтобы вступая в них мы чувствовали себя как бы исходящими на свободу. При всём том она никак не хочет, чтобы мы предавались услаждению только чувств и одним удовольствиям плотским. Но исстари, наименовав эти дни святками, требует, чтобы самое веселие наше в течение их было свято, как они святы. А чтобы не забылся кто веселясь, она вложила в уста нам краткую песнь во славу роодившегося Христа, которою остепеняет плоть и возвышает дух, указывая ему достойные дней этих занятия. «Христос раждается – славите» 1. Славьте же Христа так, чтоб этим славословием усладились душа и сердце, и тем заглушился позыв ко всякому другому делу и занятию, обещающему какую-либо утеху. Славьте Христа: это не то, что составляйте длинные хвалебные песни Христу, нет; но если, помышляя или слушая о рождестве Христа Спасителя, вы невольно из глубины души воскликнете: слава Тебе, Господи, что родился Христос! – этого и довольно; это будет тихая песнь сердца, которая, однако же, пройдёт небеса и внидет к Самому Богу. Воспроизведите немного пояснее то, что совершено для нас Господом – и вы увидите, как естественно ныне нам такое воззвание. Чтоб это было для нас легче, приравняем к этому следующие случаи. Заключенному в темнице и закованному в узы царь обещал свободу...Ждет заключенный день-другой, ждет месяцы и годы... не видит исполнения, но не теряет надежды, веря цареву слову. Наконец, показались признаки, что скоро-скоро... вот слышит он голоса – они приближаются, вот открывается дверь и спадают запоры и входит избавитель... Слава Тебе, Господи! восклицает невольно узник. Пришёл конец моему заключению, скоро увижу свет Божий! Вот и ещё случай: нависла грозная туча; мрак покрыл лицо земли; гром потрясает основания гор и молнии прорезывают небо из края в край: от этого все в страхе, словно настал конец мира. Когда же потом гроза проходит и небо проясняется; всякий, свободно вздыхая, говорит: Слава Тебе, Господи!

Приблизьте эти случаи к себе и увидите, что в них вся наша история. Грозная туча гнева Божия была над нами, – пришёл Господь и разогнал эту тучу. Мы были покрыты ранами грехов и страстей – пришёл Врач душ и исцелил нас... Были мы в узах рабства – пришёл Освободитель и разрешил узы наши...

Приблизьте всё это к сердцу своему и восприимите чувствами, и вы не удержитесь, чтоб не воскликнуть: слава Тебе, Господи, что родился Христос!

Не усиливаюсь словами моими привить к вам такую радость: это недоступно ни для какого слова. Дело, совершённое рождшимся Господом, касается каждого из нас. Вступающие в общение с Ним приемлют от Него свободу, врачевство, мир, обладают всем этим и вкушают сладость того. Тем, которые испытывают это в себе, незачем говорить: «радуйтесь», потому что они не могут не радоваться, а тем, которые не испытывают, что и говорить, они не могут радоваться.

Связанный по рукам и по ногам, сколько ни говори ему: «радуйся избавлению» - не возрадуется; покрытому ранами грехов откуда придёт радость уврачевания? Как вздохнет свободно устрашаемый грозою гнева Божия? Таким можно только сказать: «пойдите к Младенцу повитому, лежащему в яслях, и ищите у Него избавления от всех обдержащих вас зол, ибо этот Младенец – Христос Спас мира».

Желалось бы всех видеть радующимися именно этою радостию и нехотящими знать других радостей, но «не вси сущие от Израиля... – Израиль» (Рим. 9:6). Начнутся теперь увеселения пустые, буйные, разжигающие похоти: глазерство, кружение, оборотничество. Любящие всё это всегда доведут светлые дни праздника до того, что заставят милостивого Господа отвратить очи Свои от нас и сказать: «мерзость Мне все эти празднества ваши!» (ср. Ис.1:14, Ам.5:21) И действительно, многие из наших увеселений общественных воистину мерзость языческая, т.е. одни прямо перенесены к нам из языческого мира, а другие, хотя и позже явились, но пропитаны духом язычества. И как будто нарочно они изобретаются в большом количестве в дни Рождества и Пасхи. Увлекаясь ими, мы даем князю мира - мучителю своему, противнику Божию, повод говорить к Богу: «что сделал Ты мне рождеством Своим и воскресением? Все ко мне идут!» Но да проносятся чаще в глубине сердца нашего слова 50-го псалма: «Оправдишися во словесех Твоих и победиши внегда судити Ти» (Пс.50:6)...

Нас увлекает просвещенная Европа... Да, там впервые восстановлены изгнанные было из мира мерзости языческие; оттуда уже перешли они и переходят и к нам. Вдохнув в себя этот адский угар, мы кружимся как помешанные, сами себя не помня. Но припомним двенадцатый год: зачем это приходили к нам французы? Бог послал их истребить то зло, которое мы у них же переняли. >

*<sup>1</sup> Ирмос 1-й песни 1-го канона Рождеству Христову.* 

Хочу, чтоб наступило Рождество, Чтоб Он скорей действительно родился -Не в давнем Вифлееме воплотился,

А здесь, сегодня, где я жду Его. Я жду, чтоб Он меня преобразил, Чтоб расцвела, как Вифлеем,

И выправил Он, что я исказил, И стал мне за Единственного

Скорей бы наступило Рождество! Не где паслись библейские овечки, Но чтобы воцарилось Божество В моём, твоём и

чьём-нибудь сердечке.

Скорей бы наступило

Рождество...

О, Владыко! Ты ли это К нам на землю низлетел? И во образ человека Воплотиться восхотел?! Как же Ты, Творец вселенной, Бог предвечный, Царь веков, Весь облекся в образ тленный, Принял нашу плоть и кровь?!

#### БОГОМЛАДЕНЕЦ:

О, изгнанник бедный рая, Вспомни, как ты страшно пал! Тебе руку простирая, Я нисшёл, чтоб ты восстал. Я младенцем стал убогим, В яслях скотских возлежу, Да тебя блаженством многим Бесконечным награжу. От пелен Я уж готовлю На страданья плоть Свою, Обагрится она Кровью, -За тебя её пролью!... Весь отдамся на страданья, На терзания врагов, Чтоб тебя, Моё созданье, Искупила Моя Кровь! Умираю смертью вольной, И, воскресши, воскрешу И тебя, и к славе горней Я с Собою вознесу. Ты тогда только познаешь Всю Мою к тебе любовь; С міром горним воспрославишь: «Слава в вышних, с нами Бог»!

1гумения Таисия (Солопова). На Рождество. Перед иконой Богомладенца

начал уже забываться тот урок. Если опомнимся, конечно, ничего не будет; а если не опомнимся, кто весть, может быть, опять пошлёт на нас Господь таких же учителей наших, чтоб привели нас в чувство и поставили на путь исправления. Таков закон правды Божией: тем врачевать от греха, чем кто увлекается к нему. Это не пустые слова, но дело, утверждаемое голосом Церкви. Ведайте, православные, что Бог поругаем не бывает; и ведая это, веселитесь и радуйтесь в эти дни со страхом. Освятите светлый праздник святыми днями, занятиями и увеселениями, чтоб все, смотря на нас, сказали: у них святки, а не буйные языческие игрища. Конец, и Богу нашему слава! 🜣

Свт. Феофан Затворник. https://azbyka.ru/otechnik/Feofan\_Zatvornik/mysli-na-kazhdyj-den-goda-po-tserkovnym-chtenijam-iz-slova-bozhija/353

# ПЕРВЫЙ РОЖДЕСТВЕНСКИЙ ИРМОС

Христос раждается – славите, Христос с Небес – срящите. Христос на земли – возноситеся. Пойте Господеви, вся земля, и веселием воспойте, людие, яко прославися.

ервый ирмос рождественского канона Косма Маюмский напи-**1**сал, вдохновленный «Словом на праздник Богоявления и Рождества Христова» свт. Григория Богослова: «Христос рождается: славьте! Христос с небес: выходите в сретение! Христос на земле: возноситесь! Воспойте Господу вся земля! И скажу...: да возвеселятся небеса, и радуется земля ради Небесного и потом Земного! Христос во плоти: с трепетом и радостью возвеселитесь, — с трепетом по причине греха, с радостью по причине надежды».

По закону жанра ирмос каждой песни канона тематически связан с поэтикой соответствующей песни Священного Писания.

Первой библейской песнью считается победный гимн пророка Моисея «Поем Господеви, славно бо прославися...» (см. Исх. 15:1-19). Последний стих «яко прославися» совпадает с верховным образом пророческого гимна Моисея — Господом славы, некогда избавившем Свой народ от египетского рабства. Теперь же Господь со славой воплощается (рождается как Богочеловек) для того, чтобы избавить всё человечество от рабства у греха.

Фраза «Пойте Господеви вся земля» заимствована из 95 псалма Давида. «Так пойте, – говорит песнотворец, – рождённому Христу вся земля, то есть все живущие на ней люди. Но и вы, разные языческие народы, пойте Ему не с ленью и душевной печалью, но с готовностью и веселием сердечным, ибо Он препрославен».

Прп. Никодим Святогорец:«...имя Христос указывает на двусоставность – одновременно и на Бога, и на человека... Когда же Богослов и прп. Косма говорят здесь «Христос раждается» и «Христос на земле», тогда имя Христос имеет значение Богочеловека, поскольку Бог и человек родился от Девы, и Бог и человек явился на земле. Когда же говорят «Христос с Небес», тогда под именем Христос подразумевается Бог без сопричастности к человеку». 🌣

# Освящение КРЕЩЕНИЕ ГОСПОДНЕ мирозданиЯ

К празднику Богоявления, или Крещения Господня, приурочен чин великого освящения воды. Богоявленская (крещенская) вода считается величайшей святыней. Тексты великого водоосвящения прокомментировал прот. Михаил Асмус.

#### Космическая литургия

обытия Крещения Господня, как они изложены в канонических евангелиях, а также их преломление в богослужебных текстах свидетельствуют о том, что Бог приходит в мир, который во зле лежит (1 Ин. 5: 19), чтобы очистить его от этого зла, освятить его. Причём под «миром» разумеются не только люди, ходящие во тьме и сени смертной (Ис. 9: 2), но и, казалось бы, мёртвая материя, которая на самом деле тоже живет какой-то своей жизнью и так же, как и мы, требует очищения и освящения.

Об этом мы слышим уже в самом начале чина великого водоосвящения, в стихирах, которые многократно поются, пока священство и люди, идут «ко священной купели» (большой водосвятной чаше) или «на источники» (открытые водоемы):

Днесь вод освящается естество... («Сегодня освящается водная стихия...») — 2-я стихира. А в 4-й стихире в уста Предтечи вкладывается молитвенное восклицание: ...Освяти мене и воды, Спасе, вземляй мира грех («берущий на Себя грехи мира»)! Произошедшее на Иордане сошествие Святаго Духа в виде голубине («под видом голубя») воспринимается православным сознанием не только как свидетельство о троичности Бога и богосыновстве Спасителя, но и как освящение воды этой реки всей Святой Троицей для последующего таинства христианского Крещения. А это служит основанием для освящения любой другой воды аналогично Иордановой. Соответственно, на мирной ектении в чине водоосвящения звучат прошения:

О еже (о том, чтобы) освятитися водам сим силою и действием и наитием («сошествием») Святаго Духа...

О еже снизходити на воды сия очистительному Пресущныя («Сверхсущностной») Троицы действу (греч. энергии)...

О еже дароватися им (т. е. водам) благодати избавления, благословению Иорданову...

До сих пор природа не выступала как действующее лицо. Однако в главной молитве водоосвящения, восходящей к V в. (построена по аналогии с молитвой Евхаристии), раскрывается поразительная картина мироздания, самостоятельно совершающего своё служение Творцу:

...Тебе поет («Тебя воспевает») солние, Тебе славит («Тебя прославляет») луна, Тебе присутствуют («к Тебе обращаются») звезды, Тебе слушает («повинуется») свет, Тебе трепещут бездны, Тебе («на Тебя») работают источницы... Вся тварь («все Твое творение») воспевает Тя явльшагося...

Аналогично последнему возгласу евхаристического канона: И даждь нам единеми усты и единем сердцем славити и воспевати... звучит окончание молитвы водоосвящения, в котором к этому славлению присоединяется весь спасаемый Богом мир:

...Да и стихиями, и человеки, и Ангелы, и видимыми, и невидимыми славится Твое пресвятое Имя... («...дабы и стихиями, и людьми, и Ангелами, и всем видимым и невидимым прославлялось Твое пресвятое Имя...»).

#### «Источник нетления»

Но поскольку человек всё-таки венец творения Божия, то и водная стихия освящается, чтобы послужить освящению человека и всей среды его обитания. Из чина водосвятия мы узнаем, что святая вода является источником нетления, даром освящения, избавлением от грехов, недугов исцелением, всегубительством для демонов. Она способствует исцелению души и тела и всякой пользе, приводит в жизнь вечную, отгоняет всякий навет видимых и невидимых врагов, будучи неприступной сопротивным силам и исполненной крепости Ангелов. Вода используется не только для причастия (т. е. пития) и помазания с целью исцеления страстей (т. е. всякого рода страданий), но и для освящения домов, мира и всей твари.

В самом деле, если простая вода, согласно Библии, является первоматерией, из которой Бог в дальнейшем производит все остальные элементы, если простая вода необходима для жизнедеятельности любых организмов и наполняет собою всё до последней клеточки нашего тела, если простая вода обладает свойством очищать что бы то ни было, то сколько святости и благодати несёт с собою вода, которую осенил Своим посещением Святый Дух! Поэтому-то наши богослужебные книги с такой горячностью полемизируют с отказывающимися принимать святую крещенскую воду не натощак. (см. Минея. Январь, Москва, 1996. Стр. 237). ⊳

№ «Известно же буди всем о святей воде: яко неции суть отлучающе себе от святыя воды вкушения ради не добре творят, ибо благодати ради Божия дана бысть на освящение миру и всей твари... Но да веси, яко не вкушения ради ястия нечистота в нас есть, но от скверных дел наших; очищени же от сих, пием без сомнения сию святую воду».

#### «Пиво духовное»

Воде и в Ветхом Завете придавалось совершенно особое значение. В молитве водоосвящения собраны наиболее памятные примеры участия воды в Домостроительстве спасения:

Ты еси Бог наш, водою потопивый при Hou грех (ср. Быт. 6-8).

Ты еси Бог наш, Иже морем свободивый от работы фараони («рабства фараону») Моисеом род еврейский (ср. Исх.14).

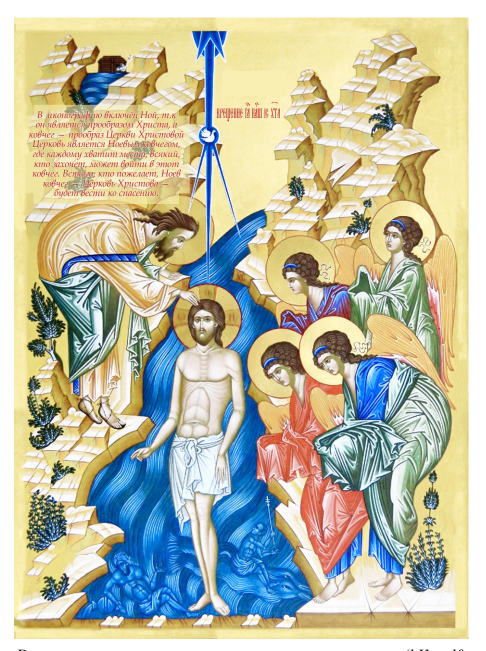
Ты еси Бог наш, разразивый камень в пустыни, и потекоша воды, и потоцы наводнишася, и жаждущия люди Твоя насытивый (ср. Исх. 17).

Ты еси Бог наш, Иже водою и огнем пременивый Илиею Израиля от прелести Вааловы («посредством Илии избавивший Израильский народ от заблуждения в почитании Ваала» (ср. 3 Цар.18).

Но в трёх паримиях, читаемых во время чина (Ис. гл. 35, 55 и 12), тема обильной воды, утоляющей жажду и напояющей иссохшую землю, каждый раз связывается с явлением Царства Мессии, с обретением Бога, с нравственным совершенствованием человека и отступлением от нечестия.

О принятии Христа, приносящего с Собой свет истинного боговедения, говорится в первой же стихире водоосвящения:

...приимите вси духа премудрости, духа разума, духа страха Божия, явльшагося Христа.



В этом же ключе заканчивается апостольское чтение чина (1 Кор. 10, 1-4), где событие Исхода связывается в духовном плане со Христом: И вси тожде пиво духовное пиша, пияху бо от последующаго камене, камень же бе Христос («И все пили одно и то же духовное питие, ибо пили из духовного последующего камня, камень же был Христос») (1 Кор. 10: 4).

О той внутренней духовной силе, которую несёт с собою святая вода, говорится и в мирной ектении:

О еже сокрушитися сатане под ногами нашими вскоре и разоритися всякому совету лукавому, движимому на ны...

О еже сподобитися нам исполнитися освящения вод сих причащением невидимым явлением Святаго Духа... («О том, чтобы нам удостоиться полноты освящения посредством пития этой воды в невидимом присутствии Святаго Духа...»).

О великой тайне богообщения, которое даруется в т. ч. и через освящаение Богом материи, поётся в последней стихире чина Агиасмы:

…Почерпнем убо воду с веселием, братие: благодать бо Духа верно («с верою») почерпающим невидимо подавается от Христа Бога и Спаса душ наших. 🌣 https://www.nsad.ru/articles/osvyashhenie-mirozdaniya

# 1. Когда в Церкви Христовой стала формироваться традиция изображать Крещение Господне?

- **1.** В период начала развития раннехристианского искусства; **2.** После IV в.; **3.** После VII в; **4.** В X в;
- 2. Как на начальных этапах иконографии Крещения Господня изображался Господь Иисус Христос?
- 1. Погруженным в воду по пояс; 2. —//— по щиколотки; 3. —//— по шею; 4. Расположенным фронтально; 5. Развернутым в профиль;
- 3. Почему на иконе Иисус Христос представлен расположенным ниже, чем Иоанн Креститель?
- 1. До момента Крещения Иисус Христос, как Человек, ещё не был обожен, а Иоанн (уже) был святым 2. Иоанн изображен стоящим на берегу, а Христос стоящим в воде; 3. Этим указывается на умаление Христа (по человеческому естеству);
- 4. Почему воды Иордана, в которых находится Господь, изображены в тёмных тонах?
- 1. В этом иконографическом решении следует видеть указание на будущие Крестные Страдания и смерть Спасителя, на Его схождение во ад; 2. В то время года, когда состоялось Крещение Господне, вода в Иордане бывает особенно мутной;
- 5. Что символизирует луч, исходящий из небесной сферы, единого, затем разделяющегося натрое?
- 1. Гром и молнии, как исторически зафиксированные знаки, подтверждающие Рождение Мессии; 2. Божественное действие, благодать Божию;
- 6. На иконе (стр. 10) Христос изображён делающим шаг вперед. В чём богословское значение, такой формы изображения Христа? 1. Спаситель «принимает» Крещение от Иоанна, главным действующим Лицом среди них является Он, а не Иоанн; 2. Установителем Таинства Крещения является Христос; 3. Христос добровольно посвятил Себя делу Спасения человека;
- 7. На что указывает благословляющий жест Господа Иисуса Христа? 1. Что Главным действующим Лицом при совершении Крещения являлся Христос, а не Иоанн; 2. Что Христос установил Таинство Крещения; 3. Что Христос освятил естество вод;
- 8. Как, в иконографии Крещения Господня, тракту-ется обнаженность Господа Иисуса Христа?
- 1. Христос обнажился перед вхождением в воду;
- 2. Христос представлен на изображении как Новый Адам;
- 3. Символизирует безгрешность Господа Иисуса Христа;
- 9. Как трактуется набедренная повязка Господа Иисуса Христа? 1. Только буквально: исторически доказано, что когда Он входил в воду, на нем была набедренная повязка; 2. Набедренная повязка трактуется как символ безгрешности и чистоты Христа;
- 10. Символизирует ли что-нибудь наклон головы Господа Иисуса Христа? 1. Ничего не символизирует; 2.Символизирует послушание Богу; 3. Символизирует сомнения Христа относительно необходимости Креститься «от Иоанна».

# ИКОНОГРАФИЯ КРЕЩЕНИЯ

- 11. Что символизирует левая рука Иоанна Крестителя, развернутая ладонью вверх? 1. «Из рождённых жёнами не восставал больший Иоанна Крестителя» (Мф.11:11); 2. Восприятие Иоанном Крестителем Божественной благодати;
- 12. Почему Иоанн Креститель нередко бывает представлен на иконах Крещения с Крестом в руке?
- **1.** Этим указывается на будущие Крестные Страдания и смерть Искупителя; **2.** Согласно историческим данным, Иоанн во время Крещения Господня, держал в руке Крест;
- 13. Кого символизируют фигуры, расположенные возле ног Спасителя, в воде? 1. Адскую бездну; 2. Ныряльщиков за ракушками; 3. Одна из фигур олицетворяет Иордан, другая Чермное море;
- 14. Почему у одной из двух фигур, изображённых возле ног Господа Иисуса Христа, голова повернута назад?
  1. Так автору иконы казалась наиболее привлекательной в эстетическом отношении; 2. Это соответствует библейскому тексту;
- 15. На что указывают изображенные на иконе Ангелы? 1. На участие ангелов Божьих в Домостроительстве Спасения человека; 2. На то, что при Крещении обычного человека ему придаётся особый Ангел-Хранитель; 3. На содействие ангелов Спасителю во время Его общественного служения;
- **16.** Почему на иконе (стр. 10) руки Ангелов покрыты покровами? **1.** Этим указано на благоговение Ангелов перед Вочеловечившимся Сыном Божьим; **2.** Это неканоническая форма изображения;
- 17. Почему на иконе (стр. 10) нет изображения других людей, помимо Иоанна Крестителя и Спасителя? 1.Изображать прочих людей запрещают иконографические каноны; 2. Прочие люди бывают представлены на более развернутых иконографических изображениях Крещения Господня;
- **18.** Какое отношение к святкам имеет праздник Крещения Господня? 1. Начинает их; 2. Заканчивает их; 3. Является их преполовением;
- 19. Какое событие последовало, согласно евангельскому рассказу, за Крещением Господним? 1. Иисус Христос удаляется в пустыню; 2. Заточение Иоанна Крестителя в темницу; 3. Брак в Кане Галилейской;
- 20. Святой, у которого мы находим одно из ранних упоминаний об особом почитании воды, набранной в день Святого Богоявления, и о её чудесных свойствах: 1. Йоанн Златоуст; 2. Климент Римский;
- 21. Какому еще евангельскому событию в древние времена на Востоке был посвящён день празднования Крещения Господня? 1. Рождество Христово; 2. Обрезание Господне; 3. Сретение Господне. \*

# ЦЕРКОВНЫЙ

#### ЯНВАРЬ

## КАЛЕНДАРЬ

- СР Мч. Вонифатия (290). Прп. Илий Муромца (~1188). Мчч. Илий и Ариса (308). Мчч. Полиевкта Тимофея (IV).
- 2 ЧТ Прп. Игнатия, архим. Печерского (1435) \* Праведного Иоанна Кронштадтского (1908).
- 3 ПТ **В Свт Петра Московского, митрополита Киевского,** всея Руси чудотворца (1326).
- 4 СБ Вмц. Анастаси́и Узорешительницы (~ 304). Мц. Феодо́тии и иных (~ 304). Прп. Ники́фора Прокаженного, монаха (1964).
- 5 ВС Неделя святых отец. Свт. Феоктиста, архиеп. Новгородского (1310). Равноап. Наума Охридского (910).
- 6 ПН *Навече́рие Рождества Христова (Рождественский сочельник).* Прп. Николая Славянина (IX).
- 7 ВТ 🛞 РОЖДЕСТВО ГОСПОДА БОГА И СПАСА НАШЕГО ИИСУСА ХРИСТА
- СР Собор Пресвятой Богородицы. Прп. Эвареста Студита (825). Сщмч. Евфимия, еп. Сардийского (~ 840).
- 9 ЧТ An. om 70-ти первомуч. и архидиа́кона Стефа́на (34). Прп. Фео́дора Начерта́нного, исп. (~ 840).
- 10 ПТ Мчч. 20 000, в Никомидии в церкви сожжённых. Сщмч. Алекса́ндра *Дагаева* (1920).
- СБ Мучеников 14 000 младенцев, в Вифлееме убиенных (I). Прп. Марке́лла Апамейского, иг. обители «Неусыпающих» (485). Прп. Лавре́нтия Черниговского (Проскуры) (1950).
- 12 ВС Правв. Ио́сифа Обручника, Дави́да царя и Йа́кова, брата Господня. Прп. Феодоры Кесарийской (VIII).
- 13 ПН **© Отдание праздника Рождества Христова. Прп. Пайсия** Святогорца (прославление 2015).
- 14 ВТ В ПО ПЛОТИ ОБРЕЗАНИЕ ГОСПОДА БОГА И СПАСА НАШЕ-ГО ИИСУСА ХРИСТА. Св. Эмилии (IV).
- 15 СР \* Преставление (1833), второе обретение мощей (1991) преподобного Серафима, Саровского чудотворца.
- 16 ЧТ Прор. Малахі́ш (400 г. до Р. Х.). Мч. Горди́я Каппадокийского (IV). Прп. Женевье́вы (Генове́фы) Парижской (512).

- ПТ Собор 70-ти апостолов. Мч. Афанасия (III-IV). Свт. Евстафия I, архиепископа Сербского (~1285).
- 18 СБ Навечерие Богоявления (Крещенский сочельник). Прор. Михе́я (IX в. до Р. Х.). Прп. Мины Синайского (VI).
- 20ПН ССОБОР Предтечи и Крестителя Господня Иоанна.
- 21 ВТ Сщмч. Феофила и мч. Элладия (IV). Прп. Георгия Хозевита (VII). Исп. Емилиана, еп. Кизического (IX).
- 22 СР Прп. Евстра́тия Тарсийского, чудотворца (IX). **« Свт. Фили́ппа,** митр. Московского и всея Русии, чудотворца (1569).
- 24 ПТ Прп. Михаила Клопского, Новгородского (~1455). Сщмчч. Николая Мациевского, Фео́дора Антипина Владимира Фокина, пресвитеров (1919). Исп. Владимира Хираско (1932).
- 25 СБ Мц. Татиа́ны Римской, диаконисы (~235). Свт. Са́ввы I, архиеп.Сербского (1237). Прп. Пахомия Кенского (XVI).
- 26 BC Прп. Иакова Низибийского, еп. (350). Мч. Стратоника (~315).
- 27 ПН **Отдание праздника Богоявления.** Равноап. Нины, просветительницы Грузии (335). Прп. отец Синайских и Раифских (IV-V). Прп. Стефана Халкидонского (VIII).
- 28 ВТ Прмч. Пансофия Александрийского (~ 250). Прпп. Прохора Пшинского (X) и Гавриила Лесновского (XI) (Серб.).
- 29 СР Міці. Иовиллы и Леони́ллы (~170). Мч. Дана́кта Иллирийского, чтеца (II). Прав. Максима То́темского, пресв. (1650).
- 31 ПТ Свтт. Афана́сия Великого (373) и Кирилла (444), архипископв Александрийских. В Прпп. схимонаха Кирилла и схимонахини Марии (~1337), родителей прп. Сергия Радонежского. Прп. Афана́сия Ся́ндемского, Вологодского (1550). Прав. Афана́сия На́волоцкого (XVI–XVII).

## ПРАЗДНИК КРЕЩЕНИЯ В СЕВАСТОПОЛЕ 1906

[января, в день Богоявления Господня, в Адмиралтейском соборе Cв. «6 Николая совершено было торжественное богослужение преосвященным Иннокентием, епископом Херсонесским, соборно с флотским и городским духовенством. На богослужении присутствовали комендант крепости генерал-лейтенант Неплюев, градоначальник капитан 1 ранга Рогуля, командиры судов, экипажей, городской голова Максимов и представители отдельных частей местного гарнизона, штаб- и обер-офицеры и много молящихся. К началу богослужения в храм внесены были знамена Черноморского флота и армии. Пред храмом длинным рядом, растянувшимся от собора до Графской пристани, выстроились части войск флота, Брестского и Белостокского полков, каждая со своим оркестром музыки, солдаты крепостной и полевой артиллерии. Длинная цепь войск замыкалась десантными орудиями. Суда Черноморского флота расцветились флагами. На самой пристани устроен был шатер, убранный множеством флагов, внутри которого был устроен алтарь для водосвятия. По окончании литургии духовная процессия с преосвященным во главе, при хоругвях и знаменах, направилась на  $\Gamma$ рафскую, на Иордань. По окончании водосвятия из орудий был произведен троекратный салют, и духовная процессия направилась обратно в храм под звуки «Коль славен» соединенных оркестров». 🌣

(Крымский вестник. 1906. 8 января. № 6. Раздел «Хроника»).



ΧΡΟΗΟΓΡΑΦ 2

Отпечатано в типографии ИП Стрижак М.В. Ул. Гоголя, 30. Тел. +7978 741-03-55 Печать офсетная. Тираж 500 экз.

Любая полиграфия качественно и в самые короткие сроки

Местная религиозная организация «Православный приход святителя Николая в бухте Камышовой г. Севастополя Симферопольской и Крымской Епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).» РНКБ Банк (ПАО): p/c: 40703810942410000231;

ИНН клиента/КПП: 9201511763/920101001;БИК: 043510607; Корреспондентский счёт: 30101810335100000607