МЕСТНАЯ РЕЛИГИОЗНАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ «ПРАВОСЛАВНЫЙ ПРИХОД СВЯТИТЕЛЯ НИКОЛАЯ В БУХТЕ КАМЫШОВОЙ Г. СЕВАСТОПОЛЯ. СИМФЕРОПОЛЬСКОЙ И КРЫМСКОЙ ЕПАРХИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ (МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХАТ).

Молитва — это кислород души, её настоятельная потребность, и она не должна считаться тяжёлой повинностью. Молитва должна быть радостью и благодарением, а не вынужденной и сухой формальностью. Чтобы молитва была услышана Богом, нужно, чтобы она исходила из сердца, совершалась со смирением и в глубоком чувстве нашей греховности. В молитве без сердца нет пользы.

Человек должен постоянно творить молитву: «Господи Иисусе Христе, помилуй мя». Молитва должна быть простой... ею согревается наша душа.

... В молитве должно быть усилие, самопожертвование. Чем больше страдает человек, тем больше получает утешение от Бога... Особенно утешает Бог тогда, когда болеешь за других... Самую большую радость человек обретает посредством жертвы...

Предатели, ослабляющие молитву — это духовная сухость и холодность. Против них нужно использовать краткие молитвы, а главным образом — молитву Иисусову, прилежное чтение Священного Писания и духовных книг. Также предохраняют нас от греха и помогают нам мысли о смерти, суде, рае, аде и благодеяниях Божиих... От этого придёт страх Божий, зрение самого себя, отвержение плохих помыслов и чувств, и соблюдение нравственной чистоты. Будем всегда проверять самих себя: каемся ли мы в прошлых согрешениях и боимся ли своих немощей. Но не будем терять надежды на спасение. Убегай от врага — болтовни, — она омрачает душу.

Будем молиться за нуждающихся в молитве и за

О МОЛИТВЕ И О БИТВЕ

весь мир. Разделим свою молитву на три части: одна — за нас самих, вторая — за живых, и третья — за усопших. Будем регулярно подавать на проскомидию свои имена, чтобы иерей поминал их у святого жертвенника. Не будем доверять самим себе. Самоуверенность есть большое препятствие для Божественной благодати. Когда мы все возлагаем на Бога, тогда Он непременно нам поможет.

Не ограничивайте молитву только словами. Сделайте всю свою жизнь молитвою к Богу.#

Грядут нелёгкие времена. Нас ждут великие испытания. Давайте отнесёмся к этому серьёзно и станем жить духовно.

Обстоятельства будут вынуждать нас работать духовно. Однако эта духовная работа будет иметь цену, если мы совершим её с радостью, а не от того, что нас принудят к этому скорби...

Так или иначе, нам предстоит увидеть страшные события. Произойдут духовные битвы. Нас ждёт гроза, и наша борьба имеет цену, потому что сейчас наш враг — это сам диавол. А поэтому и награда наша будет наградой небесной.

Бог, яко Бог Благий, да управит зло во благо. Аминь. 🖸

Старец Паисий Святогорец. Том 1. С болью и любовью о современном человеке. «Православная жизнь».

В ЭТОМ НОМЕРЕ:

О МОЛИТВЕ И О БИТВЕ

стр. 1

НАГОРНАЯ ПРОПОВЕДЬ

ДЕНЬ ПАМЯТИ АПОСТОЛОВ

АПОСТОЛЫ. ИНФОГРАФИКА

стр. 7

КРОССВОРД: «ДЕЯНИЯ СВЯТЫХ АПОСТОЛОВ» cmp. 8

ЭТАПЫ ДУХОВНОЙ ЖИЗНИ

стр. 9

ПРЕПОДОБНЫЙ ПАИСИЙ СВЯТОГОРЕЦ

стр. 10-11

cmv. 2-5

Дорогие читатели, мы продолжаем историко-богословский разбор Нагороной проповеди Господа нашего Иисуса Христа. Продолжение. Начало в №№ 1-4, 6 февр.-апр., июнь 2024 г.

# НАГОРНАЯ ПРОПОВЕДЬ

### Заповеди Блаженств

«Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут»

### Милостивые и милосердные

Вразличных словарях русского языка слово «милость» истолковывается как доброе, велико-душное отношение, доброе дело, добрый поступок, благодеяние, пожертвование, подаяние, благосклонность, доверие, расположение к низшему лицу со стороны вышестоящего лица и т.п.

Производное от него слово «милостивый» означает *«снисходительно-доброжелательный», «ласково-благосклонный», «проявляющий, выражающий милость», «добросердечный», «сердобольный», «милосердный».* Близкое по смыслу к «милости» слово «милосердие» означает сострадательное, доброжелательное, заботливое, любовное отношение к другому человеку;

В греческом тексте Евангелия от Матфея слову «милостивые» соответствует «элэимонес», производное от «элэос» (милость, милосердие, сожаление, сострадатие). Оно характеризует доброжелательное, сострадательное, заботливое, любовное отношение к другому человеку и противоположно равнодушию, жестокосердию, злонамеренности, враждебности, насилию.

Словом *«элеос»* и производными от него переданы в греческом тексте ВЗ несколько древнееврейских слов, отражающих различные аспекты Божественного и человеческого милосердия, милости, сострадания. Так, в Торе более двухсот раз употребляется слово *«хэсед»* (hesed), обозначающее милость, милосердие, доброту, преданность и верность.

Слово «хэсэд» использует пророк Осия, передавая слова Бога, обращённые к Израилю: «Я милости хочу, а не жертвы» (Ос.6:6). Его повторяет Спаситель, обращаясь к иудеям: «Если бы вы знали, что значит: милости хочу, а не жертвы, то не осудили бы невиновных» (Мф.12:7).

«Хэсэд» обозначает милость проявляемую к тем, кому человек ничем не обязан. Добро, сделанное по обязанности, в древнееврейском — «эмет». Оно выражает принцип ветхозаветной этики — если кто-то сделал тебе добро, то ты тоже должен сделать ему добро, образно говоря, «вернуть долг».

Руководствуясь правилом — «если ты будешь хорошим по отношению к другим, то и они будут хорошими по отношению к тебе», старался действовать даже Молчалин из «Горя от ума» А.С. Грибоедова: «Мне завещал отец:/Во-первых, угождать всем людям без изъятья/— Хозяину, где доведётся жить,/ Начальнику, с кем буду я служить,/Слуге его, который чистит платья,/Швейцару, дворнику, для избежанья зла,/Собаке дворника, чтоб ласкова была»//. Евангельский пример милости бескорыстной, а не ответной, дан в притче о милосердном самарянине.

В еврейском тексте Библии выделяется форма милосердия, связанная с особым отношением к тем, к кому расположено сердце милующего. В этом случае используется слово «хэн» (пр.) — hen, милосердный, милостивый), также переводимое на греческий язык как «элеос». Встречается в Торе 240 раз и означает добро, милость, милосердие, сопряжённые с благожелательностью, благоволением.

В Торе также используется слово *«рахамим»* (от *«rehem»* – материнское лоно), которым обозначается милость, милосердие, соединённые с состраданием. Это свойство, характерное, прежде всего, для материнской, родительской любви. Оно подразумевает максимальное участие человека в милосердной помощи, включая слёзы сострадания, понимание, способность и готовность прощать.

Слово *«рахамим»* (в Торе более 40 раз), часто характеризует милосердие Бога в отношении как отдельного человека, так и избранного Им народа. В греческом тексте Библии оно чаще всего выражается словом *«харис»*, которое в дохристианском смысле означало *«привлекательность»*, *«очарование»*. В Синодальном переводе, в зависимости от контекста, оно передано по-разному: *«благодать»*, *«любовь»*, *«подаяние»*, *«доброе дело»*, *«благодарение»*, *«благодарность»*, *«нежность»*, *«щедроты»*, *«сострадание»*, *«милосердие»*, *«милость»*.

До нас не дошёл древнееврейский текст Евангелия от Матфея, поэтому можно только предполагать, какое слово использовал Христос в Нагорной проповеди, произнося Пятую заповедь блаженства.

Сейчас общепринято мнение о том, что Спаситель в Пятой заповеди блаженства почти дословно цитирует книгу Притчей Соломона: «кто милосерд к бедным, тот блажен» (Притч.14:21). Особенно заметно это совпадение в ц-сл. тексте Библии — «милуяй же ницыя блаженъ». В еврейском тексте Притчей Соломона в указанном месте используется слово «хен». От него же образовано «ханан» («hanan») — «помиловать» как проявление благожелательности, великодушия, милости, милосердия.

Учитывая всё вышесказанное, можно передать смысл Пятой заповеди следующим образом: Блаженны милосердные, способные на сострадание, готовые откликнуться на чужую боль, как на свою, помочь другому человеку, ибо к ним благоволит Бог, они будут помилованы.

Награда милостивым на земле состоит в том, что они осознают, что делают добро, что они полезны людям. Это даёт моральное удовлетворение, приносит внутренний мир, тишину, спокойствие. «Человек милосердый благотворит душе своей, а жестокосердый разрушает плоть свою» (Притч.11:17).

…В полной мере это проявится на Последнем Суде. Апостол Иаков пишет о том, что *«Будет суд без милости не оказавшему милости (Иак.2:13)...* 

Святитель Григорий Богослов, обращаясь к евангельской притче о Страшном Суде, говорит: «Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут». Те же, кто не совершил дел милосердия, будут осуждены, причём «не за грабительство, не за святотатство, не за прелюбодеяние или что-либо другое, запрещённое законом, будут осуждены они, но за то, что не послужили Христу в лице нуждающихся.

Пришёл нищий? Вспомни, как ты был беден и как обогатился. Хлеба просит или воды, или может быть, другой Лазарь отверженный лежит у твоих дверей? Устыдись таинственной трапезы, к которой ты приступал, хлеба, которого причастился, чаши, которой приобщился, посвящаемый в страдания Христа. Странник припал к тебе, бездомный, бесприютный? Прими в лице его Странствовавшего ради тебя, Странствовавшего среди своих, Вселившегося в тебя благодатью и Привлекшему тебя к горнему жилищу ... Лежит больной и раненый? Своего здоровья устыдись и ран, от которых освободил тебя Христос. Если видишь нагого, одень его, почитая твою собственную ризу нетления, которая есть Христос, ибо все мы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись» (Слово 14-е, «О любви к бедным»).

Святейший патриарх Кирилл: «Совершая дела добра и помогая ближнему, мы обнаруживаем, что человек, в судьбе которого мы приняли участие, перестаёт быть для нас чужим, что он входит в нашу жизнь. Ведь люди так устроены, что любят тех, кому сделали добро, и ненавидят тех, кому причинили зло. Отвечая на вопрос о том, кто есть наш ближний, Господь говорит: это тот, кому мы делаем добро. Такой человек перестаёт быть для нас чужим и далёким, становясь воистину ближним, ибо отныне ему принадлежат часть нашего сердца и место в нашей памяти.

Но если мы, живя в семье, не помогаем друг другу—значит, самые родные нам люди перестают быть нашими ближними. Когда муж не поддерживает жену, а жена— мужа, когда дети не служат опорой престарелым родителям, когда вражда противопоставляет родственников друг другу, то разрушаются внутренние скрепы, связующие человека с человеком, а наши близкие, в нарушение заповедей Божиих, становятся нам дальше дальних.

Отзывчивость, сострадание и добро, обращённые нами к другим людям, соединяют нас с ними. Значит, ответом нам станет их добросердечие, и мы будем помилованы от людей. Между нами и теми, к кому проявили мы участие, установятся особые отношения. Таким образом, милосердие подобно ткани, в которой накрепко переплетаются нити человеческих судеб». (Слово пастыря.

О заповедях Блаженств).

## Дела милосердия

Святитель Филарет (Дроздов) в «Пространном Православном Катехизисе Православной Кафолической Восточной Церкви» пишет: «...желающие блаженства должны быть милостивы.

Исполнять эту заповедь следует посредством дел милости — телесных и духовных, ибо, как говорит святитель Иоанн Златоуст, различен милования образ и широка заповедь сия». (Толкование на Еванг. по Матфею, беседа 15).

### Телесные дела милости таковы:

- 1. Алчущего напитать. 2. Жаждущего напоить.
- 3. Одеть нагого или имеющего недостаток в необходимой одежде. 4. Посетить находящегося в темнице (в заключении). 5. Посетить больного, послужить ему и помочь его выздоровлению или христианскому приготовлению к смерти.
- **6.** Принять в дом странника и предоставить ему отдых. 7. Погребать умерших в убожестве (в бедности, в нищете). ⊳

### ⊳ Духовные дела милости суть следующие:

- **1.** Увещанием обратить грешника от заблуждения пути его (от ложного пути его) (Иак.5:20).
- 2. Неведущего научить истине и добру. 3. Подать ближнему добрый и благовременный совет в затруднении или в случае незамечаемой им опасности. 4. Молиться о нем Богу. 5. Утешить печального. 6. Не воздавать за зло, которое сделали нам другие. 7. От всего сердца прощать обиды.

### Условия евангельского милосердия

Сострадание: «И те милостивы, которые обнищали из любви ко Христу, обнищавшему ради нас, и не имеют, что дать бедным, но, вспоминая о бедных, вдовах, сиротах и больных, нередко и видя их, снедаются жалостью о них и плачут, уподобляясь Иову, который говорит о себе: Не плакал ли я о том, кто был в горе? (Иов.30:25)».

Вспомнич, что на русский язык переведено как *«благоутробное милосердие» (Лк. 1:78).* 

По слову святителя Григорию Нисскому *«милость есть усиление любви»* (О блаженствах. Слово 5).

Добровольность: благотворить должно охотно, радушно, с любовью к нуждающимся, с чувством благодарности к принимающему, помня, что «блаженнее давать, нежели принимать» (Деян. 20:35). Надо стараться своей помощью не унизить, не оскорбить человека, которому желаем помочь. Иоанн Златоуст: «Творить милостыню, значить не просто давать, но с усердием, с радостью и с чувством благодарности к принимающему: «Не с огорчением», — сказано, — «и не с принуждением; ибо доброхотно дающего любит Бог» (2Кор.9:7). Итак, если кто дает не с таким расположением, тот лучше не давай, потому что это не милостыня, а напрасная трата» (Толкование на Послание к филиппийцам. Беседа первая).

**Щедрость:** не творить добро по принципу *«На Тебе, Боже, что нам негоже!»*.

Архимандрит Иоанн (Крестьянкин): «Нам так трудно расставаться со своим добром, до того трудно отцепиться от вещей и денег, что если случается потерять всё это, то мы не рады бываем и жизни. Господи, расположи наши сердца к раздаянию хотя бы того, без чего мы легко можем обойтись, избавь нас от страсти любоимения и отучи нас возлагать свою надежду на богатство, такое непрочное и мимотекущее!...

Дела милостыни тогда приятны Господу, когда делаются из своей собственности, приобретенной честным трудом, а не хищением, обманом, ложью.

И чтобы подавать милостыню достаточную, надобно ограничивать свои издержки, например, не покупать излишне дорогие вещи, без коих легко можно обойтись, ибо это есть похищение собственности бедных, так как избытки наши принадлежат только им».

**Тайнодействие:** «Всякому просящему у тебя дай, когда творишь милостыню, пусть левая рука твоя не знает, что делает правая» (Мф.5:42).

Следует «помогать другим не по тщеславию, не из желания благодарности и вознаграждения от Бога, а из искренней любви к ближнему! А если ещё будешь «трубить» о своих делах, то тщеславие присоединишь к лицемерию. И тогда видимое другими твоё добро превратится для тебя в явное зло.

Поэтому остерегайтесь! Делая добро, лучше и сразу же забывать его. И переходить к другим добрым делам. И тогда правая рука не успеет и не пожелает узнать, что делает левая. А Бог, видящий тайное, воздаст тебе явно.

Пока мы ещё в мире с теми, кому немного благотворим, то как будто и не вспоминаем своих малых услуг и добра, а вот стоит только возникнуть ссоре или вражде, как мы уже начинаем перечислять свои добрые дела по отношению к нынешнему «врагу» и сетовать на его неблагодарность. Вот тут-то и обнаруживается вся тщеславная пустота наших дел» Архим. Иоанн (Крестьянкин).

Отцы Церкви учат, что Богу неугодны благотворительность лицемерная, имеющая целью заслужить людские похвалы, благотворительность корыстная, с расчётом на ответные блага, благотворительность от неправедных средств.

Иоанн Златоуст так говорил: «Удержи руки от лихоимства – и тогда простирай их на милостыню. Если же мы теми же самыми руками одних будем обнажать, а других одевать, то хотя бы одевали и не тем, что похитили, – и в этом случае не избежим наказания. Иначе милостыня будет поводом ко всякому преступлению.

Лучше не оказывать милосердия, чем оказывать такое милосердие. ...Прогневает Бога тот, кто подаёт чужое!» (Толков.на Еванг.по Ин. Беседа 73).

## Как взращивать добродетель милосердия? Брать пример со Спасителя!

Богочеловек Иисус Христос — образец для нас! Из милосердия Иисус исцелял больных: «И, выйдя, Иисус увидел множество людей и сжалился над ними, и исцелил больных их» (Мф.14:14).

Из милосердия Иисус возвращал зрение слепым: «И когда выходили они из Иерихона, за Ним следовало множество народа. И вот, двое слепых...начали кричать: помилуй нас, Господи, Сын Давидов!... Иисус, остановившись, подозвал их и сказал: чего вы хотите от Меня? — Они говорят Ему: Господи! чтобы открылись глаза наши. Иисус же, умилосердившись, прикоснулся к глазам их; и тотчас прозрели глаза их, и они пошли за Ним» (Мф.20:29-34).

Из милосердия Он очищал прокажённых: «Приходит к Нему прокажённый и, умоляя Его и падая пред Ним на колени, говорит Ему: если хочешь, можешь меня очистить. Иисус, умилосердившись над ним, простёр руку, коснулся его и сказал ему: хочу, очистись. После сего слова проказа тотчас сошла с него, и он стал чист» (Мк.1:40-42).

Из милосердия Иисус исцелял одержимых: «И привели его к Нему... бесноватый увидел Его, дух сотряс его... Иисус... запретил духу нечистому, сказав ему: дух немой и глухой! Я повелеваю тебе, выйди из него и впредь не входи в него. И, вскрикнув и сильно сотрясши его, вышел...» (Мк.9:20-27).

Из милосердия Господь воскрешал умерших: «... тут выносили умершего, единственного сына у матери, а она была вдова; и много народа шло с нею из города. Увидев её, Господь сжалился над нею и сказал ей: не плачь. И, подойдя, прикоснулся к одру; нёсшие остановились, и Он сказал: юноша! тебе говорю, встань! Мёртвый, поднявшись, сел ... и отдал его Иисус матери его» (Лк.7:12-15)

Из милосердия Иисус накормил тысячи людей: «Иисус ... сказал им: жаль Мне народа, что уже три дня находятся при Мне, и нечего им есть ... не хочу, чтобы не ослабели в дороге... Иисус,.. взяв семь хлебов и рыбы, воздал благодарение, преломил и дал ученикам Своим, а ученики народу. И ели все и насытились...» (Мф.15:32-38).

### Подражать святым угодникам Божиим!

В истории Церкви бесчисленное множество примеров истинного милосердия. Святой Мартин Милостивый (25 октября), служил в римской армии (IV). Оставляя себе средства лишь для пропитания, он на остальные средства помогал бедным.

Свт. Тихон Задонский уверен, что человек априорно обладает этим блаженством, но в силу порока и приверженности греху теряет это обладание: «Это блаженство везде и всегда носит с собой человек, ибо внутри себя имеет... Безумный человек! Оставь смертное тело – прах, землю и пепел, а украшай бессмертную душу. И тогда будешь

Святой прав. Филарет Милостивый (14.12), живший в Малой Азии в VIII в., был богат. Любил нищих и и щедро наделял их. После набега разбойников на его селение у него осталось два вола, лошадь, корова и немного земли (пашни). Подобно праведному Иову, он не возроптал, но предал себя воле Божией и не перестал помогать бедным. Так сначала он отдал одного вола, потом и другого поселянину, у которого свои волы пали на пашне. Отдал неимущему телёнка, а затем и последнюю меру пшеницы. Внучка его, Мария стала женой императора. К прав. Филарету пришли слава и богатство. Но, как и прежде, он щедро раздавал милостыню, устраивал трапезы для нищих и сам прислуживал им.

### Соблюдать евангельские заповеди!

«...будьте милосерды, как и Отец ваш милосерд» (Лк. 6:36);

«...во всем как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы с ними...» (Мф.7:12).

Если мы желаем себе от других сострадания и помощи, когда терпим болезни, беды, нужду, то и другие, по всей справедливости, вправе ожидать от нас такого же сострадания и такой же помощи.

Святитель Григорий Богослов: «Здоровый и богатый пусть утешит больного и бедного; кто не упал – упавшего и разбившегося; весёлый — унывающего; счастлиый — утомлённого несчастьями. Воздай что-нибудь Богу в благодарность за то, что ты один из тех, кто может оказывать благодеяния, а не из тех, кто нуждается в благодеянии, что не ты смотришь в чужие руки, а другие — в твои...

Всякий мореплаватель близок к кораблекрушению... так и всякий имеющий тело близок к недугам телесным... Пока ты плывёшь при благоприятном ветре, подавай руку терпящему кораблекрушение; пока ты здоров и богат, помогай бедствующему... Если и ничего не имеешь, поплачь вместе со страждущим: великое лекарство для него — милость, твоего сердца; и искренним состраданием намного облегчается горе» (Иларион (Алфеев). Жизнь и учение св. Григория Богослова. Милосердие). □

Виталий Коваленко. Заповеди Блаженств. https://azbyka.ru/zapovedi-blazhenstv-kovalenko#ch\_0\_5

внутри себя иметь красоту, но истинную и нетленную...». («Сокровище Духовное»).

Свт. Григорий Нисский объясняет, как узнать истинное блаженство: «Признак блаженства — непрестанная и тени не имеющая радость, происходящая от добродетели» ( «О блаженствах»). □

«Как агнцы, должны Апостолы входить и в жилища волков, и всех приветствовать: «Мир дому сему». Они должны бросать это приветствие, как семя в неведомую тёмную землю, не зная, почиет их мир на хозяевах дома, или возвратится к ним в виде неприязни и злобы».

Мы празднуем сегодня день святых Апостолов; и мы не всегда отдаём себе отчёт, как мы должны быть им благодарны за то, что мы сейчас веруем во Христа, что мы можем Ему молиться, просто за то, что мы — Христовы. Им было дано так много, что они могли бы замкнуться на этом; они, познавшие Христа как воплощённого Бога, могли бы, восприняв такое неописуемое, бездонное богатство, уйти в себя и жить этой вечностью, этой славой, этой глубиной новой жизни, открывшейся в них.

...Но эту тайну они открыли всему миру, потому что она была нужна миру и потому что от Христа они научились любви.

И открытие этой тайны миру стоило им дорого: Апостолы ценой своей жизни и ценой своей смерти передали эту радость другим... Они шли, шли через пустыни, плыли через моря, проходили через леса, подвергались опасности от разбойников, от бури. И всё это потому, что их сердце было полно такой любовью, такой жалостью ко всему, что чудо вечной жизни, радость о Христе они не могли сохранить для себя, а должны были ею делиться и давать, пока они живы; и ни один из них, кроме Апостола Иоанна Богослова, не умер естественной смертью в старости; все пострадали: кто был обезглавлен, кто распят, кто иначе умучен; и всё же, видя, как собратья умирают от этой проповеди, Апостолы шли, шли и проповедовали, потому что не могла удержаться в их душе и проповедь жизни и любви.

Мы слышали сегодня их имена; как часто бывает, что, когда читается в церкви Евангелие, люди слушают и думают: «Что такого в этих именах?..». Да в этих именах настоящие, живые люди! Это не просто имена — это имена тех людей, благодаря которым мы сейчас живы, благодаря которым мы сейчас познали Христа. Не было бы этих имён — была бы пустыня в наших душах.

Будем же вспоминать каждое из этих имён, будем их повторять, как повторяешь имя родного, дорогого человека, брата, отца, сестры, невесты; будем повторять это имя благоговейно, ласково, потому что эти люди, простые рыбаки, так полюбили Бога, что свою жизнь отдали за каждого из нас. Ведь каждое слово евангельское, которое касается нашей души, — это живое слово или Матфея, или Луки, или Марка, или Иоанна, либо кого иного из писателей Нового

## ДЕНЬ ПАМЯТИ АПОСТОЛОВ

### Митрополит Антоний Сурожский

или Ветхого Завета. Эти люди нам говорят с этих страниц, и эти люди нам говорят с крестов, на которых они были распяты, с костров, на которых они горели, из пустынь, где они изнывали от жажды, из глубин морских, где они, как Апостол Павел, день и ночь боролись за жизнь: не за свою, а чтобы дойти до такого места, где люди ещё не слыхали о Христе, куда не донеслась весть о жизни, о радости, о Боге Живом, Который не постыдился стать, как один из нас, хрупким, уязвимым.

Как дороги и значительны эти имена... Но что они говорят кроме этого? Разве мы хоть чуть-чуть похожи на этих Апостолов? Разве из церкви или евангельских слов, или из радости братского общения с родными нам по вере мы не стараемся извлечь всё тепло, всю надежду, всю любовь, всё ликование, весь свет, который они нам могут дать? А извлекши, храним их в своей душе, чтобы ими насладиться, вместо того чтобы, возгоревшись огнём любви и Духом Святым, забыв о себе, спешить к комунибудь из тех обездоленных, жаждущих, несчастных, у которых нет радости в душе, которые не верят жизни, которые не знают, что Бог верит в них вплоть до распятия на кресте?

Как мы замкнуты! И благовестие, и радость, и любовь, и жизнь в наших душах чахнут, вымирают, потому что нет им простора, ибо то, что Бог нам даёт, это не робкий порыв, а такая сила, которая не может удержаться в малых, узких наших сердцах. Это даётся нам не для сладостного воспоминания, а для того, чтобы жить всем простором жизни земной и жизни небесной. Если мы не будем жить так, то не удержим в себе небесной радости...

Вдумаемся в этот образ жертвенной, самозабвенной, ликующей, поистине крестной любви апостольской и станем друг ко другу, ко всякому человеку, встреченному на пути, и ко всякому человеку, о котором что-то подскажет нам наше сердце, относиться, как они; и тогда наш мир станет светлей, теплей, тогда Христос найдёт Себе место на этой земле, где всё больше и больше Он отвергается и отстраняется — и не потому, что Он не заслуживает преданности, любви и служения, а потому что мы, которым дана весть, даже для себя не умеем её сохранить! Аминь. □

.....



13 июля (н. ст.) в календаре значится «Собор славных и всехвальных Двенадцати апостолов». Церковь воздает честь не только двум Первоверховным, но всем ближайшим ученикам Господа. Кто они и что нам о них известно?

Двенадцать апостолов («посланников») — это избранная Иисусом Христом «коллегия» Его ближайших учеников, составившая ядро первохристианской общины. «Чрезвычайные полномочные послы» Бога, наделённые, ввиду исключительной важности их миссии, экстраординарными полномочиями и силами (Мф.10:1-4; Мк.3:14-19). Избрание Двенадцати произошло после второй Пасхи (с начала общественного служения Иисуса Христа), в начале лета 28 года, вблизи Капернаума, перед Нагорной Проповедью (Лк.6:12-13).

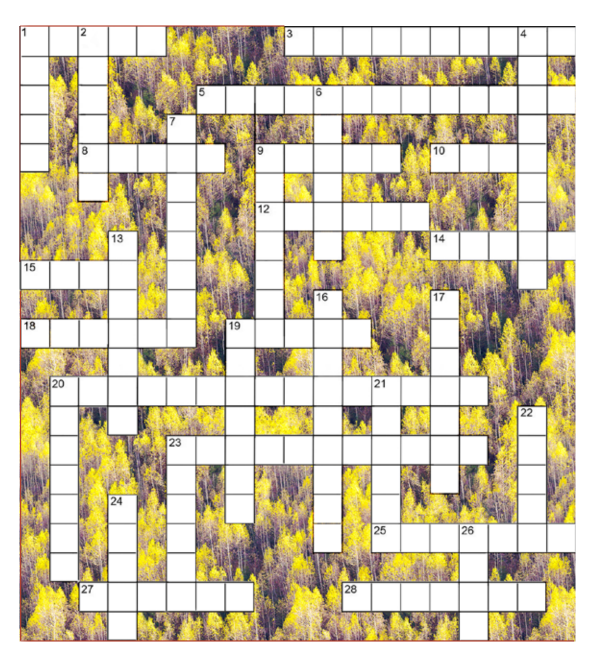
Список Двенадцати апостолов, или: «Двенадцать», «ученики», даётся в синоптических Евангелиях (Мф.10:2-4; Мк.3:16-19; Лк.6:14-16) и Деяниях Апостолов (Деян.1:13). Символическое число 12 связано с числом двенадцати сыновей Иакова и, соответственно, двенадцати «колен (т. е. племён) *Израилевых»*: Двенадцать апостолов являются как бы представителями «Нового Израиля» - Христианской Церкви. По завершении земной истории им предстоит «на двенадцати престолах судить двенадцать колен Израилевых» (Мф.16:28). Согласно древнецерковной традиции, проповедью Двенадцати была охвачена вся «Вселенная» (греч. Ойкумена, Экумена, т.е. Римская империя) и даже земли за её пределами, для чего каждый из них получил от Христа свой территориальный *«удел»*. 

□

# КРОССВОРД «ДЕЯНИЯ СВЯТЫХ АПОСТОЛОВ»

#### ПО ГОРИЗОНТАЛИ:

- **1.** Старший брат ап. Иоанна Богослова, убит в Иерусалиме в 44 г. (Деян. 12: 1-5).
- **3.** Событие, которым начинается кн. *«Деяния святых апостолов» (Деян. 1: 2-11).*
- **5.** Другое название дня, когда Святой Дух сошёл на апостолов (Деян. 2: 1-18). **8.** Против него трудно было идти Савлу (Деян. 9:5).
- **9.** Волхв, который хотел купить духовные дары за деньги (Деян. 8: 14-25).
- **10.** Имя ап. Павла при рождении.
- 12. Город, жители которого приняли апостолов Варнаву и Павла за Гермеса и Зевса (Деян. 14:12).
- **14.** Имя женщины, которую воскресил ап. Пётр в Иоппии (Деян. 9:31-43).
- **15.** Автор книги «Деяния святых апостолов».



- **18.** Апостол, избранный вместо отпавшего Иуды Искариота (Деян.1: 15-26). 19. Кто вывел апостолов из темницы? (Деян. 5:19). 20. Из-за чего ап. Павел оказался на о-ве Мелит? (Деян. 27:40-44). (Сейчас это о-в Мальта).
- 23. Перевод семидесяти толковников, из которого ап. Лука заимствовал религиозные обороты в своей книге? 25. Город крупный центр христианства первых веков, в котором апостолы Павел и Варнава основали общину? 27. Кто исцелил Савла от слепоты? 28. Что было создано в день сошествия Святого Духа на апостолов?

#### ПО ВЕРТИКАЛИ:

**1.** Пророк, предсказавший событие сошествия Святого Духа на апостолов, и о котором говорил апостол Павел (Деян. 1:16). **2.** У кого потребовал для себя суда ап. Павел? (Деян. 26:32). **4.** Чудо, которое сотворил ап. Пётр у Красных дверей храма (Деян. 3:1-10). **6.** Куда вела дорога, на которой ослеп ап. Павел (Деян. 9:1-8).

- 7. Римский сотник, обращённый ап. Петром в христианство (Деян.10:21-40). 9. Чьё имя носил притвор, в котором пребывали апостолы (Деян. 5:12)? 11. Учёный раввин, учитель ап. Павла (Деян. 5: 34-39)? 13. Она утаила цену земли и обманула ап. Петра (Деян. 5:1-11).
- **16.** Город, в котором проходил Апостольский Собор (Деян. 15:1-5). **17.** Эта страсть толкнула первосвященника и саддукеев арестовать апостолов и заключить их в тюрьму (Деян. 5:17). **19.** Место, где заседали именитые афиняне, в котором проповедовал ап. Павел (Деян. 17:22).
- **20.** В ней ап-лы спустили Савла по стене (Деян. 9:23-25).
- **21.** Ядовитая змея, которая повисла на руке ап. Павла, но не причинила ему вреда (Деян. 28:16).
- **22.** Кого обратил ко Христу ап. Филипп (Деян. 8:26-40)?
- 23. Первый христианский мученик (Деян. 7:59).
- **24.** Разговорный греческий язык I в., на котором написана кн. *«Деяния святых апостолов»?* **26.** Царь Иудеи, убвший ап. Иакова Заведеева (*Деян. 12:23*) 

  □

Психологи выделяют ряд возрастных стадий, этапы развития супружеских отношениях. Можно ли подобным образом выделить какиелибо стадии духовной жизни христианина?

На мой взгляд, привычное разделение прихожан на неофитов и «опытных» ставит последних перед перспективой зацикливания в круге церковных праздников, покаяния в одних и тех же грехах без ощущения, что итоговая цель – Царство Небесное – шаг за шагом становится ближе, и каждое усилие на этом пути имеет свою ценность. (Анонимный вопрос)

Отвечает протоиерей Георгий Бреев, публицист, кандидат богословия. Был настоятелем храма Рождества Пресвятой Богородицы в Крылатском, Москва, (1998-2020).

**К**онечно, есть Лествица. Но о ком можно сказать, что он, справившись с одной своей страстью, теперь может браться за следующую?

Оценочное суждение, на каком этапе я нахожусь или на какую ступеньку поднялся, часто навязывается человеку со стороны. В результате многие приходят и говорят: «Батюшка, я хожу в храм, молюсь уже десять лет, каюсь. На какой ступеньке я стою?». Ступеньки есть только у Бога! Патриарх Иаков видел лестницу, по которой сходили и восходили ангелы, а у нас такого видимого представления нет. И слова «я сегодня на одной ступеньке стою, а завтра поднимусь на другую» — будут ошибочными, потому что духовный процесс целен.

Если человек начнёт рассматривать этапы духовной жизни, он будет определять то, чего, наверное, не имеет. Да это и невозможно сделать. Кто-то очень торопится заявлять о своих успехах в духовном становлении, хочет их зафиксировать, определить, а, может, даже показать другим — и тем самым похвалиться и возвыситься над окружающими.

Конечно, вновь обратившийся к Богу и пришедший в Церковь человек непременно будет ощущать внутреннее изменение своего осознанного бытия, его смысла, проникаться радостью, что жизнь бесконечна, что он принадлежит к Церкви Божией, а через неё — Самому Творцу и Богу. Господь берёт нас под Своё водительство. И всё, что нам даётся: и жизнь, и семья, и деятельность, — это дар Божий.

Конечно, человек получит целый букет светлых переживаний в молитве, в Святых Таинствах. Всё это можно обозначить святоотеческим термином «детоводительство».

# ЭТАПЫ ДУХОВНОЙ ЖИЗНИ

И здесь нужно пройти особую школу, начиная с азов: познать себя в новом качестве христианина, но ни в коем случае не оценивать, не приписывать себе никаких достижений, помнить слова Христа, что мы делаем то, что должны делать. Иначе всё будет аннулировано, потеряно.

Живое движение души, искренность в вере, непрестанный труд в молитве нужны человеку как воздух, как вода. А питание для него — Слово Божие.

...На какой ступеньке находится человек, определяется не только тем, верит ли он в Господа, соблюдает ли Его заповеди, всё ли понимает, но и тем, как он проходит духовную брань, когда начинается полоса испытаний и искушений.

Когда человек встаёт на ступеньку, главное — не соскользнуть с неё, не полететь вниз. Бог щадит нас, и святые отцы советуют идти вперед той стезёй, которой Он ведёт, не оглядываться назад. Мысли на тему, сколько я прошёл, свидетельствуют о наивном и недуховном отношении. Надо идти, не останавливаясь, и не пятиться. А достигнешь ли ты совершенства или чего-то ещё — это вопрос будущего, и ответ на него, возможно, появится тогда, когда ты уже будешь стоять на ступени перехода в мир иной.

...В глазах людей, можешь быть даже святым, но оценка Господа не зависит от человеческой оценки. Вообще, мысли о том, на какой ступени человек стоит, чего достиг, пошли от мистиков XIX века. Они хотели всё оценить. Так же и в некоторых протестантских богословских трудах встречаются подобные размышления. А святитель Тихон Задонский даже заимствовал у них систему богословия. Первый труд «Об истинном христианстве», появившийся на Западе, написал богослов Арндт, изложивший систематически, что такое христианство. И вот, продолжая эту линию, люди хотели себя оценить: «Где я нахожусь? Как высоко я поднялся? Лучше ли других? Нет! Ко всему этому надо относиться осторожно. Важно задавать себе другие вопросы: «Чем я живу? Как живу и мыслю?»

Бывает, человек читает Евангелие и вроде что-то понимает. Потом оно неожиданно открывается ему по-новому. А через год-два говорит: «Боже мой! Я ведь этого не понимал, это мне только сейчас открылось». Духовная жизнь — это откровение Вечности. И говорить о её этапах не нужно. 🖸

# ПРЕПОДОБНЫЙ ПАИСИЙ СВЯТОГОРЕЦ

К 100-ЛЕТИЮ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ!

### О Боге

Безразличие к Богу приводит к безразличию ко всему остальному, приводит к распаду. Вера в Бога — великое дело. Человек служит Богу, а затем любит своих родителей, свой дом, своих родных, свою работу, свой город, свое государство, свою Родину. Тот, кто не любит Бога, своей семьи, тот не любит ничего. Человек не верит в Бога и не считается потом ни с родителями, ни с городом, ни с Родиной.::

Бог нас никогда не оставляет, Его оставляем мы. ::

Бог сделал каждого человека малой церковкой, и её можно всюду носить с собой. Все ищут покоя, но покой приходит к нам изнутри. И эти бедолажки, что паломничают от одной святыни к другой, хотят найти Христа, в то время как Христос находится возле них.

Бог прежде всего хочет, чтобы мы были радостными и обрели утешение. Бог не тиран. Он не давит, а даёт нам свободу. ##

О том, кто думает о себе, не думает Христос. #

Самолюбием человек изолирует себя от Бога. #

### О грехе гордости и о покаянии

Бывают случаи, когда кто-то нечасто ходит в церковь, но имеет в себе благоговение, доброту, и поэтому Бог находит Себе его сердце. Если бы эти люди участвовали в таинственной жизни Церкви, то они бы весьма преуспели в жизни духовной. А другие ходят в храм, исповедуются, причащаются, делают всё, что нужно, и однако Бог не находит Себе места, чтобы вселиться в них, поскольку в них нет смирения, доброты, настоящего покаяния. Для того чтобы прийти в надлежащее устроение, одной исповеди недостаточно. Должно быть и покаяние. И каждую молитву надо начинать с исповеди Богу. Не так, конечно, чтобы, не переставая, плакаться: «Я такой, сякой, эдакий!» — а потом продолжать свою старую песню. Это не переживание греха. Переживая, человек становится хоть немного, да лучше. В участвому в делем баска.

У человека много страстей. Но страшнее, когда нет доброго беспокойства, нет желания начать борьбу за своё духовное исправление. Страсть становится его второй натурой – и ему уже сложно исправиться и измениться. Он может прожить всю жизнь рядом со святым человеком и так и не извлечь из этого для себя никакой пользы. #

Если мы боремся со страстями, но не можем их победить – значит у нас есть гордость, или мы кого-то осуждаем.#

Гордость – это нехватка любви. ж

#### Олюбви

Если ты любишь человека таким, какой он есть, то ты любишь его. Если ты пытаешься его кардинально менять, то ты любишь себя.#

Если мы избавим себя от любви к самим себе, то вся любовь останется для Христа и ближних. #

Смирение и любовь – самые главные средства нашего спасения. #



Будущий старец родился 25 июля 1924 г. в селении Фарасы в Каппадокии (соврем. Турция) в многодетной семье. Мать звали — Евлогия, отца — Продромос Эзнепидис.

В Крещении получил имя Арсений.

В 1924 г. семья переезжает в Грецию, селятся в небольшом городке Коница. Здесь Арсений окончил школу и выучился на плотника.

С детства Арсений проявлял интерес к монашеской жизни, читал Писание и житие святых.

Когда в стране началась гражданская война (1944-1948), Арсения призвали в действующую армию. Три года он прослужил радистом.

После возвращения со службы Арсений занялся плотницким ремеслом. Заработанные деньги он отдавал родителям и часть средств жертвовал беднякам. Сам спал на полу, не прекращал молиться и поститься, мечтая о монашестве.

В 1950 г. Арсений стал послушником мон. Кирилла. Затем духовник направил его в монастырь Эсфигмен, где 27 марта 1954 г. Арсений принял рясофор с именем Аверкий.

Аверкий поступил в монастырь Филофей 12 марта 1956 г. Там он трудился в пекарне и работал в столярном цехе.

3 марта 1957 г. его постригли в малую схиму с именем Паисий, в честь митроп. кессарийского Паисия II.

Трудился монах на Афонской горе, затем — в монастыре Стомион (1958 г.) в Конице, а потом в монастыре на Синае (1962 г.). Потом взял благословение на уединённую жизнь в пустыне. Монах поселился в келье святых Галактиона и Епистимии.

В 1964 г. Паисий из-за проблем со здоровьем был вынужден вернуться на Афон, он поселился в Иверском скиту. В 1966 г. ему удалили почти всё левое лёгкое. С мая 1978 г. отец Паисий поселился в келье Панагуда монастыря Кутлумуш. Сюда к нему потянулись тысячи людей.

В 1982 г. посетил Иерусалим, а после потом отправился на Синай, в монастырь св. Екатерины. Пробыв там недолго, он вернулся на Афон.

Последние годы жизни старца мучили сильные боли, но при этом продолжал вести аскетическую жизнь и занимался тяжёлым физическим трудом.

22 октября 1993 г. отец Паисий покинул Афонскую гору и направился в монастырь св. Иоанна Богослова в Суроти. Самочувствие его резко ухудшилось. В больнице рак толстой кишки. 4 февраля 1994 г. ему сделали операцию, затем ещё одну. Тем не менее болезнь не прекратилась, а дала метастазы в лёгкие и печень.

Отец Паисий хотел отправиться на Афон и там завершить земной путь, но этому препятствовало ухудшение его состояния. Он решил остаться в Суроти. 11 июля 1994 г. отец Паисий в последний раз причастился, а 12 июля в возрасте 69 лет он скончался. Похоронен Паисий Святогорец в монастыре Иоанна Богослова в Суроти около Салоник (Греция).

При жизни Паисий помог многим верующим советом и молитвой. К нему приезжали со всего мира.

Канонизирован в Греции 13 января 2015 г. 5 мая 2015 г. Священный Синод Русской Православной Церкви включил прп. Паисия Святогорца в месяцеслов. Память 29.6/12.7 (н.ст.). 

□

### О болезнях, несчастьях и терпении

Болезнь всегда приносит человеку огромную пользу. Болезни помогают людям, не имеющим добродетелей, стяжать милость Божию. Болезнь приносит человеку духовную прибыль. Болезнь – величайшее благодеяние. Она омывает человека от грехов, а иногда и обеспечивает ему небесное воздаяние. Если душу человека уподобить золоту, то болезнь подобна огню, это золото очищающему. Ведь и Христос сказал апостолу Павлу: «Сила Моя в немощи совершается» (2 Кор. 12: 9). Чем больше страданий причиняет болезнь человеку, тем сильнее он очищается и освящается, надо только переносить это испытание без ропота и с радостью. ::

Нашествия саранчи, войны, засухи, болезни — это бич. И не в том дело, что Бог хочет таким образом воспитать человека, нет, эти несчастья — следствие удаления человека от Бога. Всё это происходит потому, что человек отрывается от Бога. И приходит гнев Божий – для того, чтобы человек вспомнил о Боге и попросил Его помощи. Бог не устраивает катаклизмы, чтоб сделать человека несчастным. Нет, но Бог, видя, до какой степени дойдёт злоба людей, и зная, что они не изменятся, попускает случиться несчастью – для их вразумления. Это не значит, что Бог устраивает всё это Сам. #

Немного терпения – это единственное, что от нас требуется. Бог всё обращает во благо человеку, всё, что Он попускает, приносит пользу нашей душе. Он видит, в чём мы нуждаемся, и, соответственно, посылает нам болезнь: или чтобы мы получили за неё награду, или чтобы рассчитались за какие-то грехи. :::

Надежда на Бога – рычаг, который опрокидывает отчаяние, освобождает душу от уныния и страха и шаг за шагом укрепляет духовные силы человека, пробуждая в нем святой оптимизм. ::

### Омужестве

Мужество – это всецелое доверительное посвящение себя Богу. Если кто-то тебе скажет что-то дурное - ничего страшного. Сразу вспоминай, сколько раз ты сам грешил и ошибался. Сносить обиды и несправедливость – вот настоящее мужество.

### О скорбях

Неблагодарный человек всегда печален. #

Человек, который избегает испытаний, который не желает терпеть боль и скорбь, не хочет, чтобы его огорчали или упрекали, а стремится к безоблачной, безмятежной жизни, — оторван от реальности. Если человек испытывает боль — значит, его посетил Господь. А если у человека нет скорбей — скорее всего, Христос оставил его.

Удары испытаний необходимы для спасения нашей души, ведь они её очишают.# О едином на потребу

Многозаботливость и излишние попечения заставляют человека забывать о Боге. Современных людей сатана полностью увлёк земными, материальными интересами, а там, где слишком много забот, много препятствий для духовной жизни. Погрязнув в материальных проблемах, человек уходит в сторону от той дороги, которая ведёт в райские селения. Сначала хочется одного, потом другого, и ещё и ещё... Попадёшь в эти жернова – ты пропал. □

# ЦЕРКОВНЫЙ

### июль

## КАЛЕНДАРЬ

- ПН Начало Апостольского поста. Мчч. Лео́нтия, Ипа́тия и Феоду́ла (~79).
- 2 ВТ **РАПОСТОЛА ИУДЫ ИАКОВЛЕВА, брата Господня** (~80). **СВТ. Йова, патриарха Московского и всея Руси** (1607).
- 3 СР Мчч. Инны, Пинны и Риммы (I–II). Блгв. кн. Глеба Владимирского (XII). Свт. Мины, еп. Полоцкого (1116).
- 4 ЧТ Мчч. Арчи́ла II, царя Иверского (VIII). 📽 Обре́тение мощей прп. Максима Грека (1996).
- 5 ПТ Мч. Алба́на Британского (III~). Мчч. Зино́на и Зи́ны (304). Свт. Григо́рия, митроп. Валашского (1834).
- 6 СБ **Владимирской иконы Божией Матери.** Собор Владимирских святых.
- 7 ВС В Рождество честного славного Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоанна.
- 8 ПН Прмц. Февронии девы (~304). **©** Блгвв. кн. Петра́ и кн. Февронии, Муромских чудотворцев (1228).
- 9 вт *Тихвинской иконы Божией Матери (1383)*. Прп. Иоа́нна, епископа Готфского (VIII).
- 10 СР Прп. Сампсо́на Странноприимца (~530). Сщмчч. Петра *Остроумова*, пресвитера (1939).
- 11 ЧТ **Прпп. Се́ргия и Ге́рмана, Валаамских чудотворцев** (~1353). Иконы Божией Матери: «Троеручица» (VIII).
- 12 ПТ **Первоверховных апостолов Петра и Павла** (67). Прп. Паисия Святогорца (1994).
- 13 СБ Собор славных и всехвальных 12-ти апостолов.
- 14 вс Мчч. бессребреников Космы и Дамиа́на Римских (284). Собор Вологодских, Новгородских, Белорусск их, Псковских, Волгоградских, Удмуртских, Санкт-Петербургской митрополии святых.
- 15 ПН 🥞 Положение честной ризы Богородицы во Влахе́рне (V).
- 1912 Пассажирам парохода Р.о.п. ит «Севастополь», 1912. Подходившего около полудня, 18 июля, к Севастополю, пришлось пережить несколько жутких минут. Учебный отряд эскадры производил стрельбу, а пароход оказался как раз под выстрелами. На сигналы парохода эскадра не обращала внимания, а снаряды падали в 28 м от борта парохода. Началась паника. Бывший на пароходе в-адм. А. Н. Скаловский сигнализировал эскадре: «снаряды близко падают», но и после выстрелы не изменили ни интенсивности, ни направления. («Южные ведомостию, 19. 07.1912)

### 1941

16.07. Гитлер принял решение о создании генерального комиссариата Тавриды, включавшего Крым и Мелитополь с окрестностями, в составе рейхскомиссариата Украины. Гитлер заявил: «Крым должен быть освобождён от всех чужаков и заселён немцами (из Южного Тироля)». Предполагалось превратить п-ов в имперскую землю Готенланд (Страна готов), Симферополь переименовать в Готсбург (Город готов), а Севастополь — в Теодорихсхафен (Гавань Теодориха, короля готов).

**18.07.** Закончилась полная мобилизация и комплектация частей и кораблей ЧФ: 1 линкор, 6 крейсеров, 3 лидера, 14 ЭМ, 4 канлодки, 2 сторожевых корабля, 2 минзага, 15 ТЩ, 84 ТКА, 10 катеров — охотников и другие суда.

- 16 ВТ Прпп. Иоа́нна и Ло́нгина Яренгских (1544~). Блж. Иоа́нна, Христа ради юродивого, Московского (1589).
- 8 ЧТ **® Обре́тение честных мощей прп. Се́ргия, игумена** Радонежского, всея Руси чудотворца (1422).
- 9 ПТ Мчч. Ма́рфы, Асте́рия и многих в Риме (269). Прп. Сисо́я Великого (429). Собор Ра́донежских святых.
- 20 С Б Мчч. Перегри́на, Лукиа́на, Ге́рмана (II). Иконы Божией Матери: Влахернская (в России с 1654 г.).
- 21 ВС **\*** Явление иконы Пресвятой Богородицы во граде Казани (1579). Собор прпп. отцов Псково-Печерских
- 22 ПН Сщмч. Панкра́тия Тавроменийского, епископа (I). Свт. Фео́дора, епископа Эдесского (IX).
- 23 ВТ Мучеников 45-ти Никопольских Армянских (~319). **© Прп. Анто́ния Киево-Печерского** (1073).
- 24 СР *Равноап. Ольги, вел. княгини Русской (969).* Иконы Божией Матери: Оковецкая (Ржевская) (1539).
- 25 ЧТ Мчч. Фео́дора Варяга и сына его Иоа́нна, в Киеве (983). Иконы Божией Матери: «Троеручица» (VIII).
- 26 ПТ **Собор Архангела Гаврии́ла.** Прп. Стефа́на Савваита (794). **Собор Литовских святых.**
- 27 СБ Ап. от 70-ти Аки́лы (I). Прп. Эллия монаха (IV). **Прп. Никоди́ма Святогорца** (1809).
- 28 ВС Память святых отцов шести ВС. **©**Равноап. вел. кн. Владимира (1015). Собор Киевских святых.
- 29 ПН Мцц. (В)Алевти́ны и Хиони́и (308). Мц. Иу́лии девы (V/VII). Память святых отцов IV ВС. (451).
- 30 ВТ Вмц. Марины (Маргариты) Антиохийской (IV).
- 31 СР Прп. Памвы пустынника, Нитрийского (IV).

## ХРОНОГРАФ В

ВВС насчитывали 626 самолётов различных типов.

**25.07.** Летчик 32-го истреб.полка лейт. Е.М.Рыжов на МИГ-3 совершил первый на ЧФ воздушный таран, сбив «Хейнкель-111». Он сбил еще 14 вражеских самолетов и Указом от 23.10.1942 г. пилоту присвоено звание Героя Советского Союза.

**27.07.** У мыса Сарыч подорвался и затонул грузопароход «Ленин», погибло до 900 человек.

*Июль.* Для быстрейшего решения сложной проблемы разминирования севастопольских бухт штаб ЧФ создал группу военных инженеров, которыми вместе с научными сотрудниками Ленинградского ФТИ вскоре был создан первый электромагнитный трал.

С 9 июля 1942 года, с целью выявления коммунистов, комсомольцев, установления людских резервов трудоспособного населения, была проведена перерегистрация жителей. В городе был установлен жесточайший режим прописк (в течение 48 часов в полиции). Если во время проверки документов в доме оказывался человек без прописки — расстреливалась вся семья. 

□

Отпечатано в типографии ИП Стрижак М. В. Ул. Гоголя, 30. Тел. +7978 741-03-55 Печать офсетная. Тираж 500 экз.

Любая полиграфия качественно и в самые короткие сроки

МРО «ПРАВОСЛАВНЫЙ ПРИХОД СВТ. НИКОЛАЯ В БУХТЕ КАМЫШОВОЙ Г. СЕВАСТОПОЛЯ СИМФЕРОПОЛЬСКОЙ И КРЫМСКОЙ ЕПАРХИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ (МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХАТ).» РНКБ Банк (ПАО): p/c: 40703810942410000231; ИНН клиента/КПП: 9201511763/920101001;БИК: 043510607;

инн клиента/ктит: 9201511763/920101001;6иК: 04351060 Корреспондентский счёт: 30101810335100000607