

МЕСТНАЯ РЕЛИГИОЗНАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ «ПРАВОСЛАВНЫЙ ПРИХОД СВЯТИТЕЛЯ НИКОЛАЯ В БУХТЕ КАМЫШОВОЙ Г. СЕВАСТОПОЛЯ, СИМФЕРОПОЛЬСКОЙ И КРЫМСКОЙ ЕПАРХИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ (МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХАТ).»

**П**конце каждой ектеньи священник призывает **О**народ полностью предаться Господу Иисусу Христу, возглашая: «Сами себе, и друг друга, и весь живот наш Христу Богу предадим». Народ отвечает на это: «Тебе, Господи!» Это очень важные слова, и их нужно применять во всех обстоятельствах жизни. Когда ты здоров и преуспеваешь в работе, вознеси сердце своё к Богу и скажи: «Благодарю Тебя, Господи!» Когда люди воздают тебе почести и хвалят, скажи в себе: «Я не заслуживаю этого, это принадлежит не мне, но Тебе, Господи!» Когда провожаешь детей своих на работу, или в школу, или в армию, благослови их на пороге дома и скажи: «Предаю их в руки Тебе, Господи!» Когда одолеет тебя зависть людская и неверность друзей, не падай духом, но скажи: «Предаю всё это на суд и оправдание Тебе, Господи!» Когда пойдёшь за гробом своего самого дорогого человека, иди твёрдо, как будто несёшь дар лучшему другу, и скажи: «Эту любимую душу приношу в дар Тебе, Господи!» Когда стеснят тебя черные тучи бесовских искушений, страдания и болезни, не отчаивайся, но скажи: «За помощью и милостью обращаюсь к Тебе, Господи!» Когда ангел смерти встанет у твоей постели, не бойся, он друг твой, но, простившись с миром, скажи: «Душу мою покаянную предаю в руки Тебе, Господи!»

Мы собиремс в храме, чтобы принести полноту своей благодарности Творцу и Отцу нашему. Поче-

# УПОВАЙ И БЛАГОДАРИ!

му говорю: «полноту благодарности»? Потому, что некоторые имеют привычку благодарить Бога, только когда получают от Него, но не благодарят, когда Он отнимает; или благодарят за милость и не благодарят за наказание...Такая благодарность оскорбительна для Бога. Ибо Господь, и когда наказует, заботится о нашем главном благе — нашем вечном спасении. Посему мы, как разумные существа, должны благодарить Бога всегда и за всё, как заповедует нам мудрый апостол Павел: благодаря всегда за всё Бога и Отица, во имя Господа нашего Иисуса Христа (Еф. 5:20; 1Фес. 5:18). А мы знаем, что православные мученики славили и благодарили Господа и тогда, когда их истязали, и вели на казнь.

Каждый день Господь испытывает нас дарами, а испытание это — проверка, сможет ли сохранить человек веру и милосердие, благочестие и добродетель, вспомнит ли человек, от Кого пришёл ему тот или иной дар, и воздаст ли он славу и хвалу Подателю даров,... ибо не допустит Господь терпеть голод душе праведного, стяжание же нечестивых исторгнет (Притч. 10:3) и благотворительная душа будет насыщена (Притч. 11:25). ■

Свт. Николай Сербский (Велимирович). «Ты нужен Богу». Слова и наставления https://azbyka.ru/otechnik/Nikolaj\_Serbskij/ty-nuzhen-boguslova-i-nastavlenija/17

В ЭТОМ НОМЕРЕ:

УПОВАЙ И БЛАГОДАРИ

стр.

ПРАВИЛА ЖИЗНИ ПРЕПОДОБНОГО СЕРГИЯ

cmp. 2

СИМВОЛ ВЕРЫ стр. 3-5

О ЦЕРКВИ

покров богородицы

стр.6-8

ОБРЕСТИ ПОКРОВ БОГОРОДИЦЫ

стр. 8

жизнь и поэзия

стр. 9

НАБЛЮДАЙТЕ, КАК ВЫ СЛУШАЕТЕ...

стр. 10

## ПРАВИЛА ЖИЗНИ ПРЕПОДОБНОГО СЕРГИЯ

Сергий — благоуханнейшее дитя Севера. Прохлада, выдержка и кроткое спокойствие, гармония негромких слов и святых дел создали единственный образ русского святого. Сергий глубочайше русский, глубочайше православный. В нём есть смолистость севера России, чистый, крепкий и здоровый её тип.

– Проф. Борис Зайцев.

Из всех святых русских преподобный Сергий, может быть, самый непостижимый и таинственный. Его жизнь настолько проста, настолько прозрачна, что её можно только созерцать...

Из всех русских святых он кажется самым далёким, окутанным самым глубоким созерцательным молчанием. А вместе с тем он удивительно близок: он близок тем, что, предстоя неразделённым сердцем, неразделённой мыслью перед лицом Господним, он возносит молитвы о всех нас, и порой чувствуется, с какой силой возвращается к нам благодать, испрошенная его молитвой.

- Митрополит Антоний Сурожский (Блум).

Святые Отцы-подвижники, наученные опытом своей труженической жизни, оставили нам в своих писаниях правила этой борьбы, подвига, — правила, составляющие науку жизни. Правила жизни, которыми руководствовался преподобный Сергий Радонежский — правила общего наставника иноческой жизни — Святителя Василия Великого, составленные для подвизающихся в пустынном уединении. Приводим эти наставления по рукописному житию Сергия Радонежского (Рукопись П. С. Казанского).

- **1.** Люби слушать или читать слово Божие, жития и поучения святых: в них найдешь правила и примеры святой, угодной Господу Богу жизни.
- 2. Непрестанно смотри за собою, каждый вечер рассматривай свои мысли и желания, какие в тебе возникли, слова, какие ты сказал, и дела, какие ты сделал в продолжение дня, и усердно молись Богу о прощении всего, что сделано против Его заповедей, и всячески спеши исправиться. Каждое утро после молитвы прилежно обдумывай свое положение в наступающий день и бери надежные меры, чтобы не согрешить.
- **3.** Как можно чаще, внимательнее и дольше размышляй о смерти, о том, что она неизбежна, неожиданна, что земные блага негодны для будущей жизни, размышляй о Втором пришествии Господа на суд миру, о мучениях грешных и блаженстве праведных.
- 4. Люби молитву и постоянно ею занимайся.
- **5.** Люби пост, потому что без него нельзя избежать худых помыслов, а за помыслами и худых дел.
- **6.** Где бы ты ни был, что бы ни делал, всегда твердо помни, что Господь смотрит на тебя и видит всё, что ты думаешь, чего желаешь и что делаешь.
- 7. Соображай все свои мысли и желания, слова и дела с Христовым Евангелием, строжайше исполняй все заповеди Христовы и будь весь Христов. Чтобы возлюбить Бога, чаще размышляй о величии Божием, о Его благости, о своем ничтожестве и греховности. Святую память о Боге носи всюду с собою, как неизгладимую печать. ■



Прп. Сергий Радонежский, 17 в. Климентовская слобода. Свято-Троицкая Сергиева Лавра. Центральный музей древнерусской культуры и искусства им. Андрея Рублёва, Москва. Россия.

Мы продолжаем богословско-исторический разбор Символа Веры.

Продолжение. Начало в №№ 3 (163) – 9 (169),2023.

## СИМВОЛ ВЕРЫ

Богословский комментарий

### Во едину Святую, Соборную и Апостольскую Церковь

Тутники, вот и корабль! Когда был потоп, Ной спасался на надёжном корабле. Потоп безумия и греха длится бесконечно. Поэтому и создал Человеколюбец корабль спасения. Расспросите, где находится тот корабль, и скорее поднимайтесь на него!

Да не прельстит вас множество пёстрых кораблей, украшенных и расписанных снаружи. Спросите о мощности мотора и искусности капитана. Нет мощней двигателя и кормчего искусней, чем на корабле Христовом. Этот кормчий — Сам Дух Святый, всевидящий и всесильный.

Да не обманут вас те, что зовут вас в свои маленькие, утлые лодочки, и те, что предлагают лодку только для вас. Путь далёк, и опасны бури.

Да не обманут те, кто говорит, что нет по ту сторону моря иного берега, иного мира и не следует готовиться к дальнему плаванию. Они зовут вас ловить рыбу на мелководье, не видят они дальше отмели. Воистину, к погибели идут и вас зовут к погибели.

Не поддавайтесь обману. Но ищите Его корабль. Пусть он не так бросается в глаза рядом с другими, но он надёжен и крепок. Если на нем не увидите цветных флагов, а одно лишь знамение креста, знайте, что на нем ваша жизнь в безопасности. А в морском путешествии первое и главное условие — безопасность пассажиров.

Если веруете во Христа Спасителя, христоносцы, верите вы и в дела Его. А Церковь<sup>1</sup>, корабль спасения, – Его дело<sup>2</sup>.

На нем плывут тысячи спасённых и спасаемых. Основал его Господь на вере, крепкой, как камень. Как Сам Он сказал: «на сем камне Я создам Церковь Мою, и врата ада не одолеют её» (Мф. 16, 18). И поистине, не одолели доныне, не одолеют и отныне.

Церковь называется Телом Христовым: *«Мы, многие, составляем одно тело во Христе»* (Рим. 12, 5). Поэтому Церковь одна-единственная<sup>3</sup>, ибо не может быть двух тел с одной главой. А Христос назван главой Церкви: *«И Он есть глава тела Церкви»* (Кол. 1, 18). Итак, один Христос, одна глава, одно тело – одна Церковь.

Если же есть расколы и ереси, не смущайтесь. Все это было предсказано и предвидено, искусный кормчий всегда предвидит и предупреждает спутников о предстоящих бурях и волнениях: «надлежит быть и разномыслиям между вами, дабы открылись между вами искусные» (1Кор. 11, 19). Если одна группа путешествующих сделает себе корыто и пустится на нем в плавание, пожалейте её. Её пример, страшный, как безнадёжное и стремительное падение в пропасть, утвердит вашу веру в корабль спасения, в один-единственный корабль. ▶

ТВ греческом оригинале Символа веры мы находим слово экклисиа, — «собрание позванных», то есть людей, которых призвали на это собрание, людей, на этот призыв согласившихся. Иначе говоря, не просто собрание, которое может быть и случайным и не иметь никакого особого назначения и задачи. Нет, собрание, во-первых, с определенной целью, и потому, во-вторых, собрание людей призванных и способных постичь эту цель, осуществить её.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Церковь, т. о., основана на Христе. Это Его Церковь, ответ на Его призыв, послушание Его воле. Напомнить это важно потому, что сами христиане очень часто это забывают, начинают воспринимать Церковь как свою, как организацию, которая призвана служить им, удовлетворять их нужды, их духовные и не только духовные потребности. Слово «церковь» означает единство тех, кто служит Христу, продолжает Его дело. Это служение не себе, а Богу.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Единство — это не внешнее, а внутреннее, духовное ее определение. Так как внешне Церковь разделена на множество «церквей», или, как говорит один из древних христианских памятников, «рассеяна» по всему миру. И однако – где бы она ни была, сколь бы ни была она рассеяна, Церковь повсюду призвана являть людям то «единство», которое явил в мире Христос. Ибо мир, человечество, живут по закону разделения и противоположения. Все на земле разделяет людей, все – даже то, что некоторых из них «объединяет», то есть нации, убеждения, идеологии, вкусы и тому подобное. Грех мира и его трагедия в том, что вся жизнь мира это, на глубине, война всех против всех – ради себя. И вот, этому разделению Христос противополагает единство. Единство, прежде всего, с Богом, единство свыше. Чем ближе люди к Богу, тем ближе они друг к другу. Единство, далее, с собою. Христос пришел ко всем и для всех, и поэтому в Христе, в Его учении, в Его жизни люди могут найти то единство веры, надежды и любви, которое ничто другое в мире дать не может. Единство, наконец, конечной цели, конечного призвания мира и человека – как единства всех и всего в Боге. Это единство и есть Царство Божие, и именно это новое единство, единство во Христе и призвана являть, ему служить, его осуществлять Церковь всюду и всегда.

▶ Церковь названа Святой¹. Вам понятно, почему она свята. Во-первых, потому, что основал её Святой из святых. Во-вторых, потому, что Господь искупил её, очистил и укрепил Кровью Своей, святой и пречистой. В-третьих, потому, что от начала ею руководит, вдохновляет и живит её Дух Святый Божий. В-четвертых, потому, что все члены её призваны к святости, призваны отделиться ото всего, что несвято в этом мире, в котором они рождаются, возрастают и через который идут к своей цели. В-пятых, потому, что святые небеса предназначены ей в вечное пребывание. В-шестых, потому, что Господь оставил ей таинства, которые освящают людей и готовят их стать гражданами небес. Поэтому называется Церковь Святой.

Ещё Церковь называется Соборной. Почему так? Во-первых, потому, что она собирает всех чад Божиих во всех концах земли, из всех племён, из всех народов. Она не ограничена какой-либо одной расой, одним народом, одним государством. Словно человек, стоящий на распутье и зовущий всех на царский пир брачный (Мф. 22, 9), так и Церковь. Святая Соборная Церковь зовёт и собирает для спасения всех чад человеческих. И никого не отвергает, кроме тех, кто отвергает её, отвергая тем самым себя самого. В этом различие новозаветной, всеобъемлющей Церкви от Церкви ветхозаветной, подготовительной, ограниченной только одним народом.

Ещё Церковь называется Соборной потому, что она не ограничена временем. Она объемлет не только всех верующих, от Христа до наших дней, но и всех святых и праведных от Адама до Иоанна Крестителя, ради которых Господь сошёл во ад.

Ещё Церковь называется Соборной потому, что она объединяет и живых, и мёртвых. Умершие чада её на самом деле живы – путники, которых корабль спасения перевёз на другой берег, в Царство бессмертное, так же как перевозит сегодня и будет перевозить завтра; все они члены Святой Соборной Церкви.

Итак, Церковь называется Соборной потому, что она не ограничена ни расой, ни языком, ни местом, ни временем, ни смертью И ко всему этому Церковь соборна по своему учению и устроению.

Святая Церковь называется Апостольской<sup>3</sup>. Так Церковь называется потому, что, во-первых, апостолы Христовы были первыми её членами. Первыми личными свидетелями чудесной жизни и дел Сына Божия на земле и первыми последователями Его. Во-вторых, потому, что апостолы утвердили её и распространили по всей земле. В-третьих, потому, что святые апостолы первые после Господа пролили свою кровь в основание её. В-четвёртых, потому, что апостольство не прекращается до нынешних времён. Апостольство Церкви существует в двух проявлениях – в её миссии в мире и в апостольском преемстве её иерархии. И по своему служению, и по своим служителям Церковь, истинная, православная, постоянно несёт печать апостольства.

Церковь как установление призвана не к руководству, а к служению. Служить народу Божию даже до мученичества, подобно Господу Иисусу Христу. Освящать человеческие души, направлять духовно-нравственную жизнь человека, светить ему. Не порабощать, но освобождать, ибо люди призваны Христом к свободе, к свободе сыновей Божиих. Как сказано: «Посему ты уже не раб, но сын» (Гал. 4, 7); и снова: «стойте в свободе, которую даровал нам Христос» (Гал. 5, 1). Будучи кораблём спасения, Церковь Божия везёт не рабов, а свободных людей, детей Царских, в Царство Небесное.

Нет груза драгоценней, нет пристанища радостней! Это вера мужественных и дружелюбных! ▶

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> И опять это слово, конечно, не означает, что Церковь состоит из святых и совершенных людей. Оно означает, что дело Церкви освящать нашу жизнь, и это значит – очищать ее силой Божьей, особождать ее от порабощения греху, возносить ее к Богу, направлять ее ввысь, преображать ее Духом Святым.

Слово «соборная» – это славянский перевод греческого слова «кафолики», означающего, во-первых, всемирность, универсальность и, во-вторых, целостность и полноту. Церковь – вселенская, универсальная потому, что Христос и Его учение обращены не к какому-либо одному народу, и не к какой-нибудь одной эпохе или культуре, а ко всему человечеству, ко всем культурам и ко всем эпохам. Мы это часто забываем, сужаем Церковь и христианство до своего народа, делаем из нее что-то узкое, провинциальное, частичное. Но Христос говорит: «Идите ко всему миру, проповедуйте Евангелие всей твари...» И на это веками отвечает Церковь: «Вся земля да поклонится Тебе...»

И это так потому, что учение Христа целостное, и это значит: всеобъемлющее, обнимающее собою всю жизнь человека, отвечающее на все его вопросы, обращенное ко всей жизни...

 $<sup>\</sup>overline{\ \ \ }^{3}$  Aпостолы — это те двенадцать первых учеников, которых, как я только что сказал, Христос Сам избрал и сделал как бы основанием Церкви. Слово «апостол» означает по-гречески «посланец». Это значит, что Церковь, во-первых, основана всегда и навеки на свидетельстве, на учении, на проповеди тех апостолов, которых избрал и научил Сам Христос, и во-вторых, что Церковь всегда призвана к апостольству, всегда послана в мир, к людям, ко всей твари, всегда остается миссией, то есть служением делу Христову в мире. Таков смысл слов Символа веры о Церкви, смысл, напомнить о котором так бесконечно важно в наши дни.

Все сноски из работы протопресвитера Александра Шмемана «Символ веры». https://azbyka.ru/otechnik/Aleksandr Shmeman/ simvol-very/#0 19

▶ Трудно принять её страшливым и самолюбивым. Мужественные те, у кого хватает мужества восстать против языческого хаоса в собственной душе и установить в ней евангельский порядок. Дружелюбные те, кто с радостью путешествует среди братьев своих и смотрит на спутников в отсвете вечного света. И радуются спутникам своим, как братьям, как самим себе, как тому вечному свету, что освещает их всех, ласкает и влечёт. Мужественные и дружелюбные любят согласие в себе и вокруг себя. Они ценят чужую помощь и никогда не отказывают в своей. Они любят стеснять себя, чтобы дать место другим. Подобно Господу, они горят желанием, чтобы все спаслись и пришли к познанию истины. Признавая величие Бога живого, они почитают себя за ничто. Они смотрят на себя как на малые члены таинственного и великого тела Церкви, глава которой – Христос. Они не толкаются и не борются за

Прошу вас, чаще приходите в церковь! Не тратьте время на пустые разговоры здесь, но для чего пришли, на то обратите всё своё внимание и слушайте читаемое, чтобы выйти отсюда с каким-нибудь приобретением.

— Свт. Иоанн Златоуст.

Перковь призывает нас преклонить главу пред Богом и вознести сердце горе. Как это прекрасно, как восход солнца! И необходимо, как хлеб насущный. Голову долу, сердце горе! Такую заповедь даёт Церковь своим чадам. Отчего так строга заповедь? Для того чтобы мы преодолевали гордость и спасались от отчаяния. Перед кем, человек, преклонишь свою главу, если не пред Царём царей? И перед кем твоё трепещущее сердце ободрится, вознесётся и обрадуется, если не пред Родителем, пред Отцом Небесным?

Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное (Мф. 5:3), и одним взмахом секиры поразил Иисус корень всех зол — гордость. А гордость — первородный грех, которым «отец лжи» заразил людей, наполнил их дыханием зла, словно надувные шары, чтобы вскоре проколоть и раздавить. Гордый человек, и когда ползёт, думает, что летит, в своём самодовольстве презирая и людей, и Бога. А нищий духом смирен, неизменно недоволен собой, стыдится перед людьми и боится Бога. Поэтому он совершенствуется и прорастает, как живое семя из земли, пока не дорастёт до высот Царства Небесного, которое таковым принадлежит. На место человеческой гордости, которую сатана сделал фунда-

первенство. Не боятся жизни и не страшатся смерти, восхваляют добрые дела своих спутников и умалчивают о своих. И так, в гармонии, в согласии и радости, путешествуют они, словно стая птиц, в тёплые края — в Царство Божественного света и родительского тепла.

Это ваша вера, христоносцы, вера мужественных и дружелюбных предков ваших. Пусть станет она и верой детей ваших, из рода в род, до окончания путешествия, до тихой пристани. Это вера непостыдная, православная, спасительная. Воистину, это вера людей образованных, носящих в себе образ Божий. В день Воздаяния, в великий день Правды Божией, когда Христос придёт судить по правде Своей, и они будут названы благословенными. 

■

Свт. Николай Сербский (Велимирович). Верую. Вера образованных людейhttps://azbyka.ru/otechnik/Nikolaj\_Serbskij/veruju-veraobrazovannykh-ljudej/#0\_13

## О ЦЕРКВИ

ментом своей Вавилонской башни, Иисус поставил смирение как фундамент Своего царского чертога – Церкви Христовой.

Войдём в церковь. Какими словами православный священник начинает Божественную литургию? Известными и вечно прекрасными: «Благословенно Царство Отца и Сына и Святого Духа». Божественная литургия — стержень домостроительства Сына Божия, посланного Отцом и исполненного Духом Святым. Сын Божий сошёл на землю к людям как совершенный образ Царства Небесного, благословенного Царства Отца и Сына, и Святого Духа. Сын Божий, Господь наш Иисус Христос, открыл благословенное Царство людям и научил людей, как готовиться войти в это Царство. Вот величайшее открытие в истории мира и самое радостное приглашение роду человеческому от начала времён.

Православная Церковь — единственная Церковь в мире, сохранившая веру в Евангелие как в единственную абсолютную истину, которая не нуждается ни в опоре, ни в поддержке философии или светской науки. Поэтому, когда мы произносим девятый член Символа веры — «во единую Святую Соборную и Апостольскую Церковь», мы подразумеваем под единой Церковью именно Православную Церковь. ■

Богородица видит и знает душу каждого, кто обращается к Ней. Если Её молитвами наши сердца станут добрыми, тогда наступит мир и в наших семьях, и в нашем государстве, и во всем мире. Если все верующие России будут просить в этот день о мире в России, о прощении наших грехов – такая молитва не останется неуслышанной.

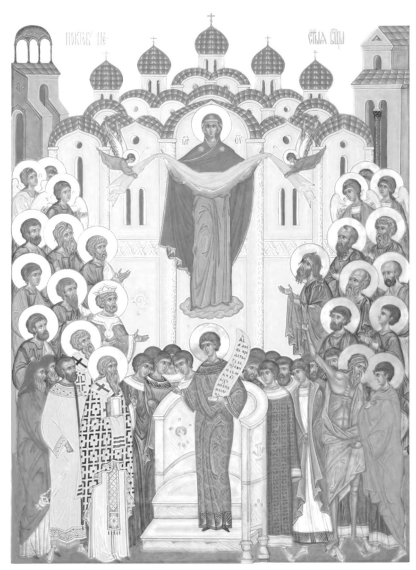
Пресвятая Дева стояла на воздухе и говорила такие слова: «Царю Небесный, услыши молитву всякого человека, кто прославляет Тебя и призывает на помощь Твоё Пресвятое Имя, и почитает Меня, Твою Матерь. Пусть молитва такого человека на всяком месте будет услышана, избави такого человека от всяких зол и напастей». Такую молитву творила Божья Матерь за весь род человеческий. В честь этого Божественного откровения о любви и покровительстве молитвенном Богородицы всего человечества и был установлен праздник Покрова Божьей Матери.

В самые страшные и трагичные моменты истории наш народ обращался к Пресвятой Богородице с мольбой о заступничестве и неизменно получал помощь. И если бы люди не чувствовали покров Девы Марии, то, наверное, уже угасла бы память о событии, которое произошло много столетий назад во Влахернском храме. Но благодарность за избавление во многих сложных и, казалось, безвыходных ситуациях, придавала особый импульс почитанию праздника Покрова, и память народная, которая живёт и действует в церковном сознании, свидетельствует, что покров Богородицы распростёрт над нами и защищает от всяких бед. Поэтому с особым чувством в этот праздник мы взываем к Владычице нашей Небесной: «Покрой нас честным Твоим Покровом и избави нас от всякаго зла». 🖸

- Митр. Антоний (Панакич).

# ПОКРОВ БОГОРОДИЦЫ

### Патриарх Московский и всея Руси, Кирилл



Покров Пресвятой Богородицы. XX в.

В этот день мы, правоверные люди, торжественно празднуем, осеняемые Твоим, Богоматерь, пришествием; и, взирая на Твой пречистый образ, с умилением взываем:
«Покрой нас священным Твоим Покровом и

«Покрой нас священным Твоим Покровом и избавь нас от всякого зла, умоляя Сына Твоего, Христа Бога нашего, спасти души наши».

**р**о имя Отца и Сына и Святого Духа!

Мы сегодня празднуем Покров Пресвятой Богородицы. Праздник уникальный: хотя событие, в честь которого этот праздник установлен, произошло в Византии, — явление Богоматери святому Андрею на воздусех, с распростёртым Покровом, который символизировал избавление византийцев от нашествия иноплеменников. Казалось бы, великое явление милости Божией через Царицу Небесную, знак избавления византийцев от грозного врага, но вот что удивительно: праздника Покрова Пресвятой Богородицы в греческих Церквах не существует, и памяти об этом событии там нет...

А почему же это событие так отразилось в духовной жизни нашего народа? Да, наверное, потому, что народ наш — многострадальный, и проходил через такие испытания, через которые мало какой европейский народ проходил. Это были разрушительные набеги с Востока и жестокие нашествия с Запада. Страна постоянно боролась за саму себя, за свою веру. Народ боролся за сохранение жизни на наших необозримых просторах, и потому всякий раз, когда происходили нашествия иноплеменников, особенно обострялась потребность наших людей обращаться за помощью к Царице Небесной.

Так было в Смутное время. Тяжелейшая эпоха в истории народа, когда и внутренние, и внешние силы работали на разрушение страны, и это разрушение могло обернуться, в том числе, изменой Православию. И тогда, мы знаем, было явление Казанской иконы Божией Матери, перед ней совершались молитвы, и явила Царица Небесная милость над народом нашим и над страной нашей.

Ну, а другое страшное историческое бедствие — нашествие Наполеона? Для нас это уже давно прошедшее время, о котором мы знаем по учебникам, по художественным произведениям. На самом же деле это была мировая война! Весь Запад ополчился на Россию. Это не просто Наполеон, с группой вооружённых французских воинов, а это объединённая Европа напала на Россию, чтобы захватить наше Отечество, чтобы переформатировать нашу жизнь, оторвать нас от источников нашей веры и превратить нас в некую колонию могущественных западных держав. И что же происходит? Тогда является дивный Смоленский образ Божией Матери, с которым Михаил Илларионович Кутузов и пришёл на Бородинское поле. И хотя, как утверждают исследователи, силы наступавшей французской а вообще-то общеевропейской — армии превосходили силы русских, мы знаем, что наша армия, как бы не одержав видимой победы, добившись некоей «ничьи» в Бородинской битве, на самом деле одержала великую победу. Потому что Наполеон понял, что есть сила, способная протовостоять его силе. Изгнание Наполеона из Москвы, а затем из России имело своей первопричиной ту самую битву на Бородинском поле, когда был принесён дивный Смоленский образ Пресвятой Богородицы.

И мы знаем, что в момент тягчайших революционных потрясений в нашей стране, когда на волоске повисло само существование исторической России, был явлен другой — Державный — образ Пресвятой Богородицы. Царь был свергнут, трон остался свободным, и на этот трон более не взошёл ни один человек в России, ибо никто не был достоин через это высочайшее служение управлять народом. Но явился Державный образ Божией Матери, и люди восприняли это как воцарение Царицы Небесной на престоле всея Руси.

Конечно, если рассказать все это людям сторонним, не знающим нашу историю, не сопереживающим нам, то, наверное, они и не поймут, о чем речь. Но мы-то понимаем: речь идёт о явлении Божией Матери в самые критические моменты нашей истории, и через это явление — даровании нам спасения.

Вот и сегодня достаточно непростые обстоятельства, связанные происходящим на внешних рубежах нашего Отечества. Опять восстают силы, которые мечтают разрушить и покорить Россию. Сегодня все это облекается в иные словесные формы, но за всем этим стоит неизбывная мечта тех, кто нападал с Запада на Русь: разрушить наш суверенитет, лишить нас свободы, а затем использовать все ресурсы богатейшей страны мира для своих собственных целей. И вот сегодня с совершенно особым чувством возносится молитва к Пресвятой Богородице и с особым чувством вспоминаются события, связанные с прославлением Царицы Небесной, восседающей на троне. Мы верим, что Покров Пречистой Преблагословенной Царицы Небесной — над нами, над нашей страной, над нашим народом, и так будет, покуда мы будем хранить веру.

А сейчас моё слово особенно к тем, кто сомневается в вере, кто топчется на месте в своей духовной жизни, кто не отрицает веру, но и не принимает до конца, кто говорит: «Ну да, там, наверное, что-то есть», но за этими словами ничего нет, и нет никаких перемен в реальной жизни такого человека. Вот ко всем этим сомневающимся моё слово сегодня: не время сомневаться! Сегодня время мобилизовать наши духовные силы!

► Сегодня необходимо просить Господа и Пречистую Царицу Небесную, чтобы была дана свыше сила народу нашему остановить неприятеля и защитить рубежи нашего Отечества, а значит, сохранить независимость и свободу Руси, за которую она боролась на протяжении всей своей истории и, обретая эту свободу, становилась великой державой.

Мы просим Царицу Небесную, чтобы Она простёрла над нами Свой державный Покров, как это было над предыдущими поколениями православных жителей России. И верим, что по молитвам пред лицом Пречистой Царицы Небесной, которые будут проистекать от чистых сердец и от искренней глубокой веры, будет и ныне дарована нам победа, и сохраним мы свою свободу, свою независимость, своё право жить по великим традициям, которые

предначертали нам предшествующие героические поколения. И по вере своей надеемся, что именно такая жизнь будет содействовать и духовному возрождению нашего народа. Мы молимся обо всем этом и надеемся, что Царица Небесная приклонит Свою милость над Русской землёй и над народом нашим, укрепляя нас на путях нашего исторического движения таким образом, чтобы неповреждёнными остались душа народа, его вера и его возможность жить в свободной и независимой стране, которую подарили нам наши предшествующие поколения. Да хранит Царица Небесная землю Русскую, Церковь нашу и всех, кто с верой и надеждой обращается с просьбой, чтобы простёрт был над ними Покров Пречистыя Богородицы во спасение наших душ и тел. Аминь. Патриархия.ru

# ОБРЕСТИ ПОКРОВ БОГОРОДИЦЫ

Конечно, этот праздник является историческим фактическим выражением той богооткровенной истины, которую Спаситель изрёк на кресте: «Иисус, увидев Матерь и ученика тут стоящего, которого любил, говорит Матери Своей: Же́но! се, сын Твой. Потом говорит ученику: се, Матерь твоя! И с этого времени ученик сей взял Ее к себе» (Ин. 19:26, 27).

 
 Так, Сам Господь благословил Пресвятую Богоро Дицу быть Матерью всего человечества, а нас, в лице святого апостола и евангелиста Иоанна Богослова, – Ее детьми. И покров Девы Марии, распростертый Ею во Влахернском храме над святым блаженным Андреем Юродивым и остальными страждущими от нападения врагов, молящимися православными христианами, - это живое конкретно-историческое воплощение заповеди Божией. Пречистая наша Мать спешит к нам на помощь и готова укутать нас, словно младенцев неразумных, и защитить от всякого зла. Такая власть дана Ей от Божественного Сына Своего. Поэтому Пресвятой Богородице – Единственной из святых мы молимся: «Пресвятая Богородице, спаси нас». Именно Ей – Единственной из рода человеческого дана такая власть от Бога: спасать людей.

Есть и еще один аспект этого праздника.

Константинопольцы обращались к Ней в годину

страшного бедствия. Единодушно пребывали они в храме на богослужении и молились Богу, Деве Марии, всем святым, чтобы враги не уничтожили их. Это взывание к Пресвятой Богородице наблюдалось неоднократно в истории. Так было в Новгороде с иконой «Знамение». Так было в Москве с Казанской и Владимирской иконами Пресвятой Богородицы, в Одессе, когда Пресвятая Богородица через чудотворный свой Касперовский образ во время Крымской войны 1 октября (14 октября по н. ст., на праздник Покрова Богородицы) 1854 года спасла горд от врагов (была снята англ.-фр. морская осада). Вот так и мы, возлюбленные о Христе братья и сестры, должны, подобно константинопольцам, новгородцам, москвичам, одесситам, вопиять к Матери нашей – Деве Марии о помощи. Особенно в дни скорби или горя. Не забывать об этом. Не чертыхаться, не унывать, не ругаться, не роптать на Бога, а смиренно и любя взывать к Пресвятой Богородице, чтобы Она распростерла над нам Свой Святой Покров. И Она непременно защитит нас от любой беды. Лишь бы мы склонили перед Богом свои головы и протянули свои руки к Пречистой Деве, обратив к Ней свои сердца. И тогда ОБЯЗА-ТЕЛЬНО настанет великое чудо! Пресвятая Богородица покроет нас Своим сияющим Покровом и спасет нас от любой белы!

Протоиерей Андрей Чиженко. https://pravlife.org/ru/content/kak-sdelattak-chtoby-pokrov-presvyatoy-bogorodicy-byl-nad-nami-vsegda

## жизнь и поэзия

Трошу тебя, облеки жизнь в песню: тогда ты  $\prod_{i=1}^{n}$ сможешь ощутить гармонию жизни и свою связь с гармонией.

Ты можешь анализировать свою песню, но не забывай петь. Критики поэзии рождаются и умирают, а песни продолжают жить. Критика мертвит, песня живит. Только поэзия может воскресить прозу. Поэзия произросла от древа жизни, проза – из древа познания.

Все мы знаем: у лжи короткий век, истина вечна. Почему еще поэзия живет дольше прозы: не потому ли, что она ближе к истине, ближе к жизни? Если же облечешь свою жизнь в песню, и ты станешь ближе к истине, ближе к жизни. 🥩

Свт. Николай Сербский (Велимирович). Мысли о добре и зле.

Xара ушла, в сентябрь нырнуло лето, Прохладой веет на исходе дня, Но море и земля достаточно прогреты, Чтобы теплом своим ещё согреть меня. Приходит осень к нам итогом года, Плодами грузит истощённую суму, И благодать дарит нам крымская природа -И глазу, и душе, и сердцу, и уму. Сентябрьский лёгкий шторм смыл дымку с гор и моря, равнину моря Ветра очистили бескрайний горизонт, Своей безбрежностью лишь с небом синим споря, бездонной синью заиграл Эвксинский понт. вдруг сбросив свои леты, Неистов цвет его, насыщенный, осенний, Поспорить может с ним лишь бешеный закат На фоне знойных субтропических растений И треска странного доисторических цикад.

Когда испепелённый летний вечер Готовит втайне долгожданную грозу, A главный зодчий в небе шалый ветер Не может вспенить море, что внизу; Оно, как бездна, будто бы застыло, Чем дальше, тем бездонней и темней... Да, всё-таки оно нам не раскрыло Всех тайн своих и чудотворности своей. Но ветр сентябрьский, свежий, шаловливый, белой пеной исчеркал, И зелени плеснул он в кобальт тёмно-синий И бурунами оторочил охру скал. Как море ожило, И стало молодым, как тыщи лет назад, И на берег прибой швыряет те предметы, Что столько лет на дне таились, словно клад. И, став ещё белее, мрамор Херсонеса

Колоннами рассёк волны горизонталь, Не чуя на себе тысячелетий веса, Вознёс среди руин упрямо вертикаль. Начало октября. Пошли дожди в разведку, Погоды пробуя сломать привычный ход, Вплетая в кроны

 $\Pi$ орой нежданно, до начала декабря Листом резным желтеют наши клены, Приятно под ногой Но оголяются в бесстыдстве тополя, Воздев обглоданные ветром кроны, Хотя кудряфв и рыж ещё каштан. С концов ветвей лишь сбросив позолоту, Зеленовато-рыжий великан платан Не завершил свою осеннюю работу. Дразня нас Его величественнокружевная крона Последней облетит,

Cиним, ранним, очень странным, Сильным, буйным, полным молний Утром, свежим, ясным, рыжим, Красных листьев в чащах полным... Вот таким осенним утром Я хотел бы жить сначала. Чтобы дробь дождя стучала, Рассыпаясь перламутром, Чтобы утром, росным утром Пели птиц весенних хоры, Отдавались эхом горы, Разговоры рек подслушав, Их поймав

жёлто-красные монетки, Готовит осень свой переворот. Вот стали тополя прозрачнее и строже, Утратив золото опавшее листвы, И каждый тёплый день для нас теперь дороже, Как дар прощальный нам в преддверии зимы...

Œ чтобы потом Ковром шуршащим лечь как бы у трона. шуршание листвы, И нет жестокости, глумленья в том попранье. И вовсе мы не бессердечны, не черствы, А благодарны осени за знанья, Что нам даёт классический пример Красивого и тихого ухода, изукрашенным листом, Где есть необходимость высших сфер И есть осознанная личная свобода.

> Œ в ущелья-уши... Вот таким осенним утром Я хотел бы жить сначала. Алых, синих, бирюзовых, Изумрудных и прохладных, Ярких, резких, сильных, буйных Красок мне недоставало, Чтобы жизнь мою раскрасить Свежим запахом сирени, Всплеском бешеного чувства, Чудом вспененного моря, Светом дивного искусства, Чтобы жизнь мою раскрасить... 🤧

Виталий Фесенко.

# НАБЛЮДАЙТЕ, КАК ВЫ СЛУШАЕТЕ...

### Митрополит Антоний Сурожский

**И**з года в год в определенные воскресные дни, в праздники мы слышим те же самые отрывки из святого Евангелия – и из года в год священник посильно обращается к слушающим его, а в первую очередь к самому себе с вопросом: что говорит мне этот отрывок? К чему он меня обязывает, если я заявляю себя верующим? Как я слышу? И если я слышу – что скажу?...

Глубины Евангельские бездонны, и... как делается больно и грустно, что вновь говорит Христос слова, которые зажигают душу, но слова, на которые я не умею отозваться.

И с другой стороны, охватывает сознание, что и слушающий слышит эти слова и говорит, как мне часто говорили: "Зачем повторять всё одно и то же?.." Нам не нужна вся глубина Евангельская для того, чтобы спастись, но нам нужно до глубины своей души довести то, что нам стало понятно...

Когда мы слышим вновь те же самые отрывки, поставим перед собой вопрос: Да, Христос много раз это говорил; много раз мне разъясняли в церкви то, что было сказано; но что я сам сделал? Неужели эти слова запали в мою душу так, что они переменили мою жизнь, мой образ мыслей, мои чувства, мою волю, всё мое существо?..

И если нет, то будем вновь и вновь слушать бездонномудрые слова Христа, будем их слушать и ставить перед собой вопрос: живу ли я этим?..

А если нет – то будем к этим словам вновь и вновь возвращаться оттого, что пока они не станут жизнью, они напрасны; и больше того – ведь апостол Павел говорит: Берегитесь, как вы слышите: неужели это только звук, который проходит мимо вас? Или же это слово – как зерно, которое падает на добрую почву с тем, чтобы принести плод?

Будем молиться друг о друге, чтобы каждое Евангельское слово ожило в наших душах: и когда мы слышим его, выберем одну крупицу, которой мы умеем уже жить, то есть действенно, творчески её выполнять.

ВЕвангелии по Матфею содержится очень строгое предупреждение нам. Христос несколько раз повторяет: «У кого есть слух, пусть слушает!» (Мф. 13, 9: Притча о сеятеле). Берегитесь, «внимайте тому, как вы слушаете»... И в другом месте Евангелия Он напоминает, что мы дадим ответ за то, что слышали, как мы слушали, что мы восприняли и что мы из этого сделали в жизни (См. Лк. 8, 16-18)... Миллионы людей в течение истории много бы

дали, чтобы услышать малую крошку того, что мы слышим так постоянно, что все время повторяется в церкви. За каждой службой мы слышим Евангелие, слово Самого Христа, слова Его учеников; и перед нами встаёт вопрос: как мы слушаем и как мы слышим? Мы можем слушать со вниманием, даже дрогнув сердцем, можем вдохновиться на мгновение, а потом, полюбовавшись красотой, мудростью слов Христовых, уйти из храма и не принести никакого плода. Мы можем, наоборот, удержать эти слова в памяти и повторять их другим, и любоваться их смыслом, но одновременно оставаться бесплодными. Наши слова, вернее, слова Христовы через нас, может быть, и достигнут своей цели, коснутся чужого сердца, но нашего сердца они могут не коснуться, нашей воли они могут не привести в движение, нашей жизни они могут не изменить... А бывает так, что слово ударит в сердце, и возгорится там огонь, и горит, и светит не только нам самим, но и другим. Христос говорит: «Зажегши свечу, не ставят её под сосудом, но на подсвечнике, и светит всем в доме» (Мф 5:15). Умеем ли мы так слышать Христа? Способны ли мы услышать слухом, осознать умом, воспринять сердцем, подвигнуться волей, сделать слышанное жизнью – или нет?

И вот Христос нам говорит: «Наблюдайте, как вы слушаете» и как вы слышите... Потому что придёт время, когда слово, нами слышанное, будет нас судить; не потому что мы слышали, и не потому только, что это слово правды, слово Божие; а потому что это слово отозвалось в нас истиной, красотой, вдохновением, а мы, полюбовавшись, отложили его в сторону с тем, чтобы когда-нибудь на досуге вспомнить. Такие слова делаются именно теми пустыми, бездейственными словами, которыми полна наша жизнь, и мы дадим за них ответ.

Будем же слушать евангельские слова, даже слова проповеди, так, чтобы они доходили не только до ума и сердца, но до всей жизни, чтобы все слышанное стало жизнью, чтобы кому-нибудь стало светло от света Христова, тепло от Христовой любви, чтобы жизнь стала новой вокруг нас, потому что до нас дошла новизна этой жизни Христовой. 

■

O слышании и делании. https://azbyka.ru/otechnik/Antonij\_ Surozhskij/o-slyshanii-i-delanii/1 2 Здравствуй мой юный друг! Как учёба? Да, труден школьный путь. Но и другие, поверь, не легче!

Трудности — это не беда! Это твои друзья, которые помогают тебе взрослеть и умнеть. Но ведь и в жизни школьника есть много радостных моментов: друзья, новые знания, «столовские» булочки, долгожданные каникулы и ... загадки на «Детской страниче»!

Надеюсь, друг, ты правильно ответил на «умаулучшительные» вопросы? Проверим? Ответы внизу страницы. Ну, а пока, новые головоломки для тебя.

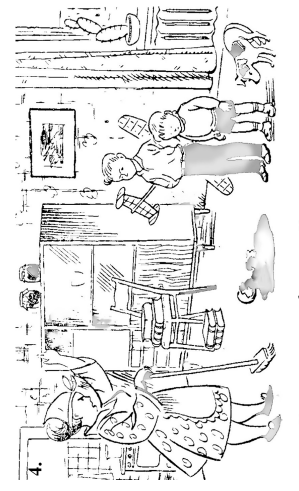
# 1. Найди в путанице слогов пару, чтобы получилось новое слово:

воз - рак; сто - дух; приз - ус; банк - осы; вол -док; сад - лица; я - овод; кон - беда; оса - рот.

2. Анаграмма — это род словесной игры, в результате которой из-за перестановки букв в слове получается новое слово: карета - ракета.

каприз; уклон; автор; кобура; ромашка; шрам; осколок; ростки; шнурок; салат; норма; фара; сила; пила; скала; ритм; насос; садок; парк;колос; луна; пальто; ямка; тело;

3. Переставь буквы из каждой пары слов и составь третье, новое слово — имя существительное. Должны быть использованы все буквы. Преобразуя слова, прояви сообразительность: кит + рана = картина; домна + ил = лимонад.



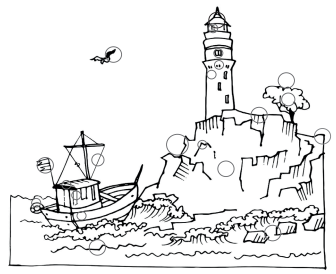
 $oxpa + nod = ; nap\kappa + uвa = ; лик + neнa = ;$  pos + no3a = ; боб + ycma = ; иcк + moм = ; ydas + лак = ; soda + puнe = ; nopa = doк; puc + nuka = ; coh + poma = ; куль + cepa = ;kocha + sopoh = ; enb + eas = ; nuna + homa =

Метаграммы. Ответы: 1. Пол-мол-гол-кол -дол. 2. Дом-том. 3. Репка-щепка. 4. Клюв-ключ. 5. Малина-калина. 6. Колос-голос-волос. 7. Луза-лужа-лупа-луна. 8. Кит-кот. 9. Круг-друг. 10. Роза-коза. 11. Орёл-осёл. 12. Корона-ворона. 13. Золотоболото. 14. Гора-нора. 15. Лист-аист. 16. Карта-парта. 17.

Лето-лото. **18.** Морс-море. **19.** Торт-форт. **20.** День-тень-пень-лень.

**Пословыицы. Пропущенные слова:** найдёт; тужить; знание; утешает; встретился; знает; тьма. ©





Д/Д

#### ЦЕРКОВНЫЙ

- 1 **вс** Мц. Ариа́дны Фригийской (II). Мцц. Софи́и и Ирины Египетских (III). Прп. Евфроси́нии Суздальской *(прославление 1698)*. Сщмч. Петра *Дьяконова*, пресвитера (1918).
- 2 ПН Прмч. Зосимы пустынника (IV). Прп. Алексия Зосимовского (Соловьева) (1928). Сщмч. Константина (Голубева) (1918).
- 3 ВТ Вмч. Евстафия Плакиды (~ 118). Собор святых Брянской митрополии. Сщмчч. Феоктиста Смельницкого (1937).
- 4 СР Прп. Данийла Шужгорского (XVI). Сщмч. Иоа́нна *Быстрова*, пресвитера (1938). Мчч. Евсе́вия и Приска.
- 5 ЧТ Прор. Ионы (VIII в. до Р. Х.). Сщмч. Фоки, еп. Синопского (117). Мч. Фоки Садовника (~320). Собор Тульских святых.
- 6 ПТ «Зачатие честно́го, славного Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоа́нна. Мц. Раи́сы (Ираи́ды) девы (~ 308).
- 7 СБ Равноап. Феклы Иконийской, первомученицы (I). Сщмч. Василия Воскресенского, диакона (1918).
- 8 ВС Преставл. прп. Се́ргия, игумена Ра́донежского, всея Руси чудотворца (1392). Собор святых, в земле Испанской и Португальской просиявших.
- 10 В Т Прп. Игнатия Каппадокийского (963~).
- 12 ЧТ Мчч. Дады и Каздо́и (IV). Прп. Феофа́на Милостивого. Прп. Кириа́ка отшельника, Палестинского (556).
- 13 ПТ 
  Пригория Вологодского чудотворца (1442). Свт. Михаила, первого митрополита Киевского (992).
- 14СБ ⊕ ПОКРОВ ПРЕСВЯТОЙ ВЛАДЫЧИЦЫ НАШЕЙ БОГОРОДИЦЫ И ПРИСНОДЕВЫ МАРИИ

10 октября 1917 года зоопсихолог Владимир Дуров создает в Балаклаве секретную лабораторию по дрессировке морских сивучей, которые могли выполнять задачи вывода из строя вражеских кораблей, уничтожения морских мин и спасение утопающих при гибели судна. Но октябрьский переворот не позволили использовать боевых животных. 20 боевых сивучей прошедших трех месячную подготовку были отравлены цианистым калием, а методики подготовки и документы были уничтожены по распоряжению последнего Морского министра генерала Беляева.

16 октября 1931 года, Севастопольский горсовет принял решение «одобрить проект памятника в последней его редакции...». В качестве основного источника пополнения недостающих средств на постройку памятника В.И. Ленину (123 000 руб.) утвердили распространение «... в Крыму и Севастополе бюстов и барельефов тов. Ленина скульптора Козлова, в количестве 25 000 экз., определив стоимость бюста 8 руб. и барельефа — 5 руб. ...», для чего постановили «...просить Горком ВКП/б/ о привлечении к распространению Горпрофсовет, Горком ВЛКСМ, общественно-самодеятельные и книготоргующие организации ...». Тогда же приняли решение «использовать колокол Херсонесского музея» в качестве дополнения к 7,5 т. метала для литья памятника Ленину... В условные тонны метала «перевели» и статую П.С. Нахимова, снятую с постамента памятника, и колокола, и пушки, и детали различных

#### А/А КАЛЕНДАРЬ

- 15 ВС Блгв, кн. Анны Кашинской (1368). Мц. Александры *Булгаковой* (1938). Собор святых Челябинской митрополии.
- **16ПН** Прп. Иоа́нна Хозевита, еп. Кесарийского (VI). Исп. Агафа́нгела (Преображенского), митрополита Ярославского (1928).
- 17 В Т Міці. Домни́ны и дочерей её Вирине́и и Проску́дии (305–306). Мч. Дави́кта и дочери его Каллисфе́нии (IV).
- 18 СР © Свтт. Петра, Феогноста, Алексия, Киприана, Фотия, Ионы, Геронтия, Иоасафа, Макария, Филиппа, Иова, Ермогена, Тихона, Петра, Филарета, Иннокентия и Макария, Московских и всея Руси чудотворцев.
- 19ЧТ + Апостола Фомы (I).
- **20ПТ** Мчч. Се́ргия и Ва́кха (~303).
  - 21 СБ Мц. Пелаги́й девицы, Антиохийской (303). Прп. Тайсий Египетской (IV). Собор Вятских святых. Иконы Божией Матери: «Избавительница от бед» (Ташлинская) (1917).
  - 22 ВС Правв. Авраа́ма праотца и племянника его Лота (2000 г. до Р. X.) ∴ Апостола Иа́кова Алфеева (I). Память святых отцов VII Вселенского Собора (787).
  - **23** ПН Собор Вольшских святых. Блж. Андре́я, Христа ради юродивого, Тотемского (1673).
- 24ВТ Собор всех святых, в Оптиной пустыни просиявших.
- 25 СР Прп. Амфило́хия Глушицкого, игумена (1452). Иконы Божией Матери: Иерусалимская (48).
- **27ПТ** Прп. Николы Святоши, кн. Черниговского, Печерского чудотворца (1143). Прмч. Максимилиа́на *(Марченко)* (1938).
- **28СБ** Димитриевская родительская суббота. Поминовение усопиих. Прп. Евфимия Нового, Солунского (898).
- 29 BC Мч. Лонгина Сотника, иже при Кресте Господни (I).
- 30ПН Поминовение всех православных христиану, безвинно убиенных богоборцами или безвинно пребывавших в заключении.
- 31 ВТ 💠 Апостола и евангелиста Луки́ (I).

## ХРОНОГРАФ г

изображений герба Севастополя и другие ценные предметы.

Октябрь 1917 года В Севастополь прибыл «украинский» комиссар флота капитан 2 ранга Е.Н. Акимов, вывесивший над своей резиденцией флаг Центральной рады. Украинский войсковой комитет прямо агитировал за полную «украинизацию» Черноморского флота и передачу его Украине на правах собственности. Этой пропаганде в ноябре поддались экипажи линкоров «Воля», «Евстафий», «Бореи за свободу», крейсера «Память Меркурия», эсминцев «Завидный», «Звонкий» и нескольких других судов. В ответ на решение большинства команды крейсера вместо Андреевского поднять 12 ноября флаг Украины «великороссы и не сочувствующие подъему украинского флага» решили покинуть корабль. Судовой комитет просил Исполком Совета назначить на крейсер матросовукраинцев взамен ушедших, но Совет и Центрофлот отвергли эти домогательства. Иностранец, приехавший в Севастополь решил бы, что в бухту вошли флоты четырех стран: «Одни корабли еще стояли под Андреевскими флагами, другие под красными, третьи подняли «жовто-блакитные» самостийной Украины, четвёртные — черные флаги анархистов». •

Местная религиозная организация «Православный приход святителя Николая в бухте Камышовой г. Севастополя Симферопольской и Крымской Епархии русской православной церкви (московский патриархат).» РНКБ Банк (ПАО): p/c: 40703810942410000231;

ИНН клиента/КПП: 9201511763/920101001;БИК: 043510607; Корреспондентский счёт: 30101810335100000607 Отпечатано в типографии ИП Стрижак М. В. Ул. Гоголя, 30. Тел. +7978 741-03-55 Печать офсетная. Тираж 500 экз.

Любая полиграфия качественно и в самые короткие сроки