«В небе ли меркнет звезда\*,
Пытка ль земная всё длится;
Я не молюсь никогда,
Я не умею молиться.
Время погасит звезду,
Пытку ж и так одолеем...
Если я в церковь иду,
Там становлюсь с фарисеем.
С ним упадаю я нем,
С ним и воспряну, ликуя...
Только во мне-то зачем
Мытарьмятется, тоскуя?..».

Лев Анненский

\* «В небе ли меркнет звезда...» — это посмертное стихотворение Иннокентия Анненского. Оно увидело свет в 1910 году в одиннадцатом номере журнала «Аполлон». Это единственное стихотворение поэта, в котором он открыто говорит о своем отношении к религии. В основе стихотворения Иннокентия Анненского — известная евангельская притча о мытаре и фарисее. Стихотворение условно делится на две части. Иннокентий Анненский, сравнивая себя с фарисеем, откровенно говорит: «Я не умею молиться». Анненский ощущает себя страдальцем, осознает все несовершенства жизни. Но, несмотря на все беды, он не пытается отыскать спасения в молитве. В церкви он становится рядом с тем, кто не способен к искреннему молитвенному покаянию.

Последние же строки меняют весь настрой стихотворения. Оказывается, глубоко в душе героя живут метания. Он, как мытарь, понимает, что грешен, сомневается в своем безверии. Его тоска — это тоска по Богу. Здесь у героя Анненского видна расколотость сознания, страдания, возникает образ кающегося человека. В нем проступают черты того, кто, осознавая свои ошибки, все-таки хочет обратиться к Богу за помощью.

Одновременно с этим в стихотворении проявлена религиозная раздвоенность эпохи. С одной стороны — стремление к истинной религиозности, к спасению, а с другой — элемент недоверия к Церкви. Новое понимание церковности, молитвы, свойственное многим современникам Анненского, собирает воедино фарисеев, в кругу которых оказывается поэт. Он не может найти себя в церкви. И он, как мытарь, ищет подлинного покаяния. https://foma.ru/50-velikih-stihotvoreniy-innokentiy-annenskiy-v-nebe-li-merknet-zvezda.html

## о мытарях, фарисеях и о самих себе

Проповедь в Неделю о мытаре и фарисее (9 февраля)

Иногда в проповедях мы слышим: «Задумайся о себе, кто ты: мытарь или фарисей?» Весь парадокс нашей жизни заключается в том, что все мы хуже фарисея и хуже мытаря, потому что мы не то и не другое. Фарисей исполнял заповеди Божьи, но при этом он гордился. А мы заповеди не исполняем, но фарисейская гордыня есть в каждом из нас! Мытарь был сборщиком налогов. Он бессовестно и бесчестно обирал людей. Но когда это до него дошло, он образумился и осудил всю свою жизнь. Мы же, как мытарь, пользуемся другими людьми, но при этом отнюдь не восходим в покаяние мытаря...

архим. Мелхиседек (Артюхин)

Было ли какое-либо явление в человеческом роде, против чего наиболее страстно и горячо выступал Господь Иисус Христос, что Он особо обличал во дни Своего первого пришествия в мир для спасения людей? Удивительная вещь: Он ни разу не обличил ни блудниц, ни грешников, ни мытарей, ни разбойников, но со всей силой Божественного гнева отторг от Себя мнимых праведников. Из всего Евангелия мы видим, что нет более ужасных преступников перед Богом, чем те, грех которых состоит в том, что они праведны в своих собственных глазах. Они и получили ставшее нарицательным имя — фарисеи.

Казалось бы, эти люди – почитаемые праведники – никого не убили, не украли, не прелюбодействовали. Но это – самый поверхностный взгляд. На самом деле именно они, фарисеи, убили Христа, и по сей день убивают Бога в себе и в людях, именно они своей ложью крадут у людей, затворяют для них Царствие Небесное, именно они духовно прелюбодействуют от Бога с дьяволом. Они незаметно для самих себя подменили истинную духовную жизнь, которая заключается в общении с Богом, на извращенную, глубоко лживую, фарисейскую. Что же произошло с ними, некогда нормальными верующими в Бога людьми? – самое ужасное, что может произойти с человеком: они перестали быть детьми Отца Небесного. «Ваш отец диавол; и вы хотите исполнять похоти отца вашего» – вот страшные слова Спасителя к фарисеям. Под видом торжественного служения Богу фарисеи на самом деле служат дьяволу своей всепоглощающей страстью – гордыней. И что самое прескорбное, не только сами входят в этот смертельный союз, но и всеми силами увлекают за собой других – «малых сих».

Продолжение на стр. 2

#### В ЭТОМ НОМЕРЕ:

О МЫТЫРЯХ, ФАРИСЕЯХ И О САМИХ СЕБЕ

стр. 1-3

ПЕСНОПЕНИЯ НЕДЕЛИ О МЫТАРЕ И ФАРИСЕЕ cmp. 3

СПАСЕНИЕ В УСЛОВИЯХ

#### НОВОГО ЗАВЕТА

стр. 4

ТЕСТ «РОЖДЕСТВО ХРИСТОВО» ОТВЕТЫ

стр. 5

СРЕТЕНИЕ: СИМЕОН БОГОПРИИМЕЦ И ЕГО СОМНЕНЬЯ

стр. 6-7

СРЕТЕНИЕ ГОСПОДНЕ ЕВАНГЕЛИЕ ДНЯ

стр. 8-9

**ТРИ ЭТАПА ПОКАЯНИЯ** *стр.* 9

притчи о внутренних

**НАСТРОЙКАХ** *стр.* 10

СТРАШНЫЙ СУД

стр.11

#### Продолжение. Начало на стр. 1

«Слепые, вожди слепых»! — обличает их Спаситель, — «Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что затворяете Царство Небесное человекам, ибо сами не входите и хотящих войти не допускаете. Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что поедаете домы вдов и лицемерно долго молитесь: за то примете тем большее осуждение. Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что обходите море и сушу, дабы обратить хотя одного; и когда это случится, делаете его сыном геенны, вдвое худиим вас».

Почему Святые отцы устроили так, что каждый год Постная Триодь начинается именно с этой притчи?

От чего предостерегает нас Господь и от Его имени не устает повторять святая Церковь накануне Великого поста?

Все дело в том, что отцы и Церковь говорят нам неприкрытую, горькую правду: смертельная болезнь фарисейства в нас с вами. И обнаружить ее, исцелиться от нее – вопрос жизни и смерти для каждого из нас. От Самого Господа, милосердного Врача душ и телес мы узнаем о людях, подпавших этой болезни, нечто поистине ужасное: «Приближаются ко Мне люди сии устами своими, и чтут Меня языком, сердце же их далеко отстоит от Меня; но тщетно чтут Меня, уча учениям, заповедям человеческим».

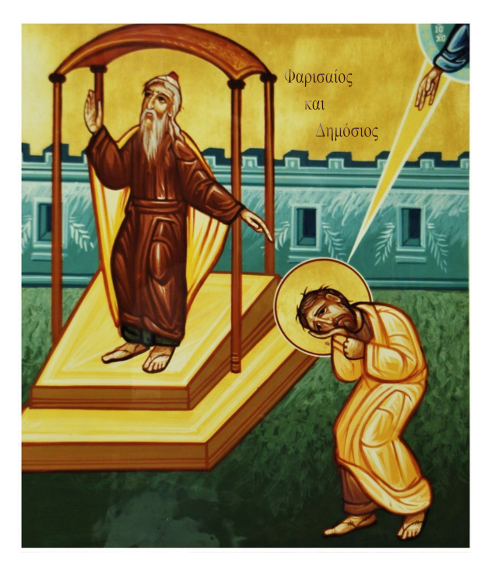
«Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что уподобляетесь окрашенным гробам, которые снаружи кажутся красивыми, а внутри полны костей... и всякой нечистоты; так и вы по наружности кажетесь ... праведными, а внутри исполнены лицемерия и беззакония».

«Змии, порождения ехиднины! как убежите вы от осуждения в геенну».

«Не всякй говорящий Мне Господи, Господи, войдет в Царствие Небесное».

Болезнь эта особо опасна тем, что протекает скрытно от самого человека, зараженного фарисейством. Фарисейство стремиться поразить и уничтожить главную защитную силу нашей души — покаяние, делает мнимого праведника неспособным к нему. «Явный грешник, впавший в смертные грехи способнее к покаянию, чем тот мнимый праведник, который по наружному поведению безукоризнен, но втайне души своей удовлетворен собою». — пишет святитель Игнатий.

Главный признак этой болезни — уничижение других и самооправдание. Если видим в себе эти смертельные признаки – надо оставив все, ради спасения своей



### Кондак:

Воздыхания принесем мытарская Господеви, и к Нему приступим трешнии яко Владыце: хощет бо спасения всех человеков, оставление подает всем кающимся. Нас бо ради воплотися, бот сый Отцу собезначальный.

## Нкос:

(αми себе δρατие вси смирим воздыханьми, рыданьми πобием совесть:

да в суде тотда вечном тамо явимся вернии, неповинни, получивше оставление.
Тамо бо есть воистинну ослабление, еже видети нам ныне умолим:

тамо болезнь отбеже, печаль и из тлубины доздыхания, до Єдеме дивнем, етоже Христос Зиждитель, Бот сый Отцу собезначальный.

## ПЕСНОПЕННЯ НЕДЕЛИ О МЫТАРЕ И ФАРИСЕЕ:

разбудить совесть рыданием

недели (т. е. воскресенья) о мытаре и фарисее начинается Постная Триодь: Не помолимся фарисейски, братие, — читаем мы на первой странице этой богослужебной книги, — ибо возносяй себе смирится. Смирим себе пред Богом, мытарски пощением зовуще: «Очисти ны, Боже, грешныя!» Правда, сама евангельская притча (Лк 18:10–14) будет прочитана лишь на литургии, непосредственно в воскресный день; но поскольку предполагается, что с этим сюжетом все и так знакомы, то уже и вечерня, и утреня (в той их части, которая содержится в Триоди) всецело посвящены осмыслению Христовой притчи.

Для сегодняшнего комментария мы выбрали кондак и икос этой триодной службы – две эти строфы входят в состав утрени и располагаются после 6-й песни канона.

В службах многих двунадесятых праздников (например, Рождества Христова, Богоявления, Входа Господня в Иерусалим, Пятидесятницы, Рождества Богородицы и др.), а также в службах некоторым святым (к примеру, бессребреникам Косме и Дамиану 1/14 ноября, свт. Николаю Чудотворцу 6/19 декабря) кондак и икос представляют собой первые строфы древних многострофных кондаков – поэм, написанных преподобным Романом Сладкопевцем (его память – 1/14 октября).

К сожалению, неизбежна терминологическая путаница: кондак означать как многострофную поэму, так и отдельную строфу, встроенную в канон. Кондак и икос также имеются и в более поздних службах, но, разумеется, эта пара строф не имеет никакого отношения к древним многострофным кондакам.

Таким образом, наш нынешний кондак в этих службах — это т.н. *«проимий»*, вступительная строфа поэмы, икос же — это первая из многих строф основной части древнего кондака.

Приведенные на стр. 2 кондак и икос различаются как по содержанию, так и по объему. Икос заметно больше кондака. Однако концовка у них одна и та же — Бог сый Отцу собезначальный. Такова была особенность древних кондаков — многострофных поэм: все строфы кондака заканчивались одной и той же строкой или словосочетанием — рефреном. Рефрен древних кондаков унаследовали акафисты. Например, в Великом акафисте все икосы заканчиваются обращением к Богородице: *Радуйся*, *Невесто неневестная*; рефрен мы также можем увидеть и в некоторых канонах, преимущественно в тропарях седьмой и восьмой песни.

По своему содержанию кондак в неделю о мытаре и фарисее стоит довольно близко к самой притче. Песнописец призывает нас уподобиться евангельскому мытарю и принести покаяние Христу – ибо именно ради спасения всех людей Он, не имеющий начала, как и Отец, стал человеком.

В икосе идея смирения и покаяния получает дальнейшее развитие: гимнограф говорит уже не столько о нашем земном существовании, сколько о будущей жизни, показывая нам перспективу Суда и, если получим на Суде прощение грехов, дивного Эдема, Создатель которого — Христос, Сын Божий — Бог, собезначальный Отцу.

 $\Pi pom.~\Phi e \partial op~ Лю do 206 c$  Ku й. http://www.nsad.ru/articles/pesnopeniya-nedeli-o-mytare-i-farisee-razbudit-sovest-rydaniem (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008) (2008

### Кондαк:

Подобно мытарю стенания принесем Господу, и припадем к Нему, трешные, как к Владыке: ибо желает он спасения всех людей, прощение подает всем кающимся; ведь ради нас он воплотился, бот, отцу собезначальный.

#### Икос:

Сами себя, братия, все смирим, стенаниями и сетованиями поразим совесть, чтобы тотда, на суде вечном, явиться верными, неповинными, прощение получив. Нбо там поистине отрада, и чтобы нам ее узреть, ныне принесем мольбы; там мука отошла, скорбь и из тлубины стенания, в Эдеме дивном, Творец которото Христос, Бот, Отцу собезначальный.

Перевод на русский иеромонаха Амеросия (Тимрота)

вечной жизни немедля исправлять их покаянием и решительным изменением самого себя.

«Берегитесь закваски фарисейской, которая есть лицемерие» — предупреждает нас, Своих учеников, Господь. Как часто осуждение под видом благочестивых рассуждений и бесед вторгается в нашу жизнь. И также постепенно, как фарисеи дошли до ненависти к Богочеловеку и решились на Его убийство, так и и нам грозит та же самая смертельная опасность, если мы не изменимся по духу.

Ведь оба — и фарисей и мытарь — принесли к Богу плоды своего духа: один — гордыню и осуждение, другой — смирение и покаяние. Не законнической праведности, постоянно оправдывающей самою себя пред Богом, ждет от нас Господь, а праведности духовной, в смирении не находящей в себе ничего доброго — праведности святых.

В Евангелии святым апостолом Лукой для нас сохранены грустные слова Спасителя: «Сын Человеческий, придя, найдет ли веру на земле?» Что же может так разорить в человеческих душах великое дело Христово? Чтобы ответить на этот вопрос, посмотрим, когда были произнесены эти слова? Они были сказаны Спасителем непосредственно перед тем, как начать притчу о мытаре и фарисее. Надменная гордыня, осуждение ближних, настойчивое самооправдание и в конце концов упорное противление Богу будут причинами духовных катастроф и поражений многих из тех, кто вначале уверует во Христа. Обратим особое внимание: обман, воровство, блуд, убийства распространены по всему миру, и они ужасны. Но самая смертельная, самая страшная на земле болезнь фарисейство – проявляется лишь внутри общества верующих в Бога людей. Мы предупреждены: смертельная болезнь фарисейства будет свирепствовать именно в Церкви Божией до конца человеческой истории, до Страшного Суда.

Для каждого христианина, ученика Христова, если только он не подобен Иуде, поприще Великого поста должно закончится не поражением, а победой Божией над нашими грехами. Начнем же с высочайшей ответственностью пред грядущим на распятие и воскресение Христом подготовку к Великому посту с того духовного труда, который заботливо предлагает нам святая Церковь — с размышлений о мытаре, фарисее и о самих себе.

Архимандрит Тихон (Шевкунов). https://pravoslavie.ru/2858.html

## СПАСЕНИЕ В УСЛОВИЯХ НОВОГО ЗАВЕТА

Что требуется для спасения в условиях Нового Завета

История спасения человечества Богом изложена в Священном Предании Церкви, стержнем которого является Священное Писание. В основе Священного Предания лежит Божественное Откровение. Истинность учения о спасении засвидетельствована многочисленными примерами из жизни святых, всем опытом Вселенской Православной Церкви.

## ИСТОРИЯ СПАСЕНИЯ, ИСКУПЛЕНИЕ

| ОПИСАНИЕ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| I        | Бог создал человека по благости, для счастья и блаженства. Высшей целью каждого человека является бесконечное уподобление Творцу в Его совершенствах, единение с Ним как с Любящим Отцом (основанное на вере и ответной люб (Прем. 2:23-24, 1Пет.1:16).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
| II       | В грехопадении прародители, а вместе с ними и все их потомки, разорвали благодатную личностную связь с Богом. Основными следствиями грехопадения явились: тленность и смертность, удобопреклонность ко греху, подчинение диаволу. (Быт.2:17; Быт.4:7; Сир.10:14-15; Рим.5:12; Рим.7:15-20; Гал.5:17)                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |
| III      | Кором и собственными силами человек не мог одолеть сатану, не мог освободиться от власти греха и восстановить союз Богом; т.е. потенциально погибли все люди. (Рим. 5:19)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| IV       | Инициативу спасения человечества взял на Себя Бог, Он:  — став человеком, преодолел смерть и грех;  — преподал учение веры;  — основал и возглавив Единственную, Святую, Соборную и Апостольскую Церковь, которой вверены все необходимые спасительные средства. (Мф.4:17; Мф.9:35; Мф.18:11; Мф.20:28; Ин.3:16; Ин.3:36; Ин.18:37)                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |
| V        | Спасение человека совершается только Христом и во Христе. Спасение невозможно без свободного нравственного самоопределения человека. Реализуя свою свободу, человек утверждается либо в верности и послушании Богу, либо в самоволии и отступничестве: человек может принять или отвергнуть предложенный ему дар. Спасение – процесс синергии (взаимодействия) свободного усилия человеческой воли и божественной благодати. Человек должен усвоить дарованное ему спасение. Мало подарить человеку самолёт, он должен научиться на нём летать. (Мф.15:5-6; Ин.5:23; 1Кор. 3:9-11; Кол.1:29; Откр.3:20) |  |  |  |

### СОСТАВЛЯЮЩИЕ СПАСЕНИЯ

|                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ИСКАЖЕНИЯ                                                                                                |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ВЕРА И<br>ПОКАЯНИЕ                         | Для спасения человек должен уверовать во Христа и встать на путь покаяния. Вера и покаяние приводят человека ко Крещению, для вступления на корабль спасения — Церковь Христову. Условиями крещения являются вера (её основные принципы изложены в «Символе веры») и покаяние (активное стремление переродиться, вести жизнь в соответствии с Заповедями). Отказ от прежних заблуждений религиозного характера, покаяние, отказ от греховной жизни вообще, отречение от сатаны, осознание нелепости жизни вне Бога; принятие Благовестия Христова; принятие Крещения. (Мф.18:18, Евр.11:1; Евр.11:6; Иак.2:20) | Для спасения достаточно лишь<br>стать членом христианской<br>общины и вести<br>нравственный образ жизни. |
| КРЕЩЕНИЕ                                   | Крещение в дальнейшей земной жизни является семенем спасения, которое христианин взращивает духовной жизнью, либо теряет полученные в Таинстве дары. ( $M\phi.28:19-20; M\kappa.1:4-5; M\kappa.16:16; Ин.3:5; Деян.2:38; Деян.19:4$ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Крещение понимается в отрыве<br>от Церкви или просто как<br>исповедание веры.                            |
| вступление<br>в<br>церковь                 | Вхождение в народ божий, приобщение к Церкви подразумевает вступление в завет с Богом. Члены Церкви стяжают благодать (Божественную поддержку) для исполнения Заповедей Божиих. (Мф.16:18; Еф.4:4-6, Еф.5:25-27; Евр.12:22-24)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Церковь понимается как община верующих во Христа или даже верующих в некую высшую силу.                  |
| духовная<br>жизнь                          | Духовная жизнь включается в себя четыре основных элемента: участие в Церковных Таинствах (прежде всего Евхаристии), молитву, духовное чтение и доброделание. (Мф.4:4; Мф.5:48; Мф.11:12; Мф.17:21; Ин.6:56-57; Иак.2:20; 1Кор. 9:25; 1Сол.5:23)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Духовная жизнь понимается не как обожение, а как нравственная жизнь.                                     |
| БОГОПОЗНАНИЕ И<br>БОГООБЩЕНИЕ,<br>ОБОЖЕНИЕ | Процесс обожения понимается Церковью как уподобление Богу и единение с Ним. (Ин.14:20; Ин.17:3, Ин.17:21; 2Пет.1:2-8; 1Ин.2:3-4; Гал.2:20; Флп.1:23; Флп.2:5)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Отрицается или понимается<br>умственно-теоретически.                                                     |

## TECT «POXAECTEO XPHCTOEO»

## Ответы на тест, опубликованный в № 1(125), январь 2020

- 1. Евангелисты, у которых мы находим подробный рассказ о рождестве Иисуса Христа. Подробный рассказ о рождении Иисуса Христа приводится у евангелистов 1. Матфея и 3. Луки (Мф.2:1-12, Лк.2:1-20).
- 2. С каким другим праздником воспоминались Церковью с конца II века до IV века события Рождества Христова? 1. Богоявление. В христианской Церкви во II-IV вв. события Рождества Христова воспоминались в день Богоявления. Около 200 года о такой практике упоминает св. Климент Александрийский. Первые сообщения о появлении отдельного праздника Рождества и относятся к середине IV века.
- 3. В одном из пророчеств о рождении Христа сказано, что нарекут Его именем Еммануил. Что означает это имя? 3. «с нами Бог». Эммануйл (евр.) Одно из пророческих имён Господа Иисуса Христа, объясняющее в общих чертах смысл сошествия в мир и вочеловечивания Сына Божия, буквально означающее; Пророческое имя богочеловека Иисуса Христа Эммануил, употреблено в пророчестве Исаии: «...се, Дева во чреве приимет и родит Сына, и нарекут имя Ему: Эммануил» (Ис.7:14). В последующей главе Исаия говорит и о других пророческих именах Спасителя «и нарекут Имя Ему: Чудный, Советник, Бог Крепкий, Отец вечности, Князь мира» (Ис.9:6). Как имя Эммануил, так и другие имена, данные здесь Младенцу, не являются, конечно, собственными, а указывают на свойства Его Божественной природы. Мессианское приложение этого пророчества даётся в Евангелии Матфея (Мф.1:20-23). См. таблицу Божественные имена https://azbyka.ru/shemy/imena-bozhii-v-biblii.shtml
- **4.** Дары, преподнесенные Иисусу Христу волхвами. **2.** Золото, ладан и смирна. (Мф.2:9-11).
- 5. Кто первый пришел поклониться Иисусу Христу после его Его Рождения? 1. Пастухи (Лк.2:15-16).
- 6. В какой книге содержатся тексты богослужебных последований праздника Рождества Христова? 1. Минея. Тексты богослужебных последований праздников содержатся в Минее, порядок их совершения в Типиконе.
- 7. В какам году в советской России отменили праздник Рождества Христова. В. 1929. В Советском Союзе до 1929 года Рождество Христово было государственным праздником и выходным днём и отмечалось по григорианскому календарю. Согласно постановлению СНК СССР от 24.09.1929 «О рабочем времени и времени отдыха в предприятиях и учреждениях, переходящих на непрерывную производственную неделю»: «В день нового года и в дни всех религиозных праздников работа производится на общих основаниях».
- 8. В рождественский сочельник отказываются от пищи до 3. Появления первой звезды. Типикон предписывает пост до конца вечерни. Однако служба вечерни соединяется с Литургией. По окончании Литургии в центр храма выносится свеча и священники поют перед ней тропарь Рождеству Христову: «Рождество Твое, Христе Боже наш, возсия мирови свет разума...». Свеча символизирует Вифлеемскую звезду, указавшую волхвам Богомладенца. Вот до этой «звезды» и не едят.
- 9. С каких слов начинается кондак Рождества Христова? 3. Дева днесь...
- 10. С какого века упоминается в исторических источниках Рождественский пост? Б. IV. Установление Рождественского поста в исторических источниках упоминается с IV века.
- 11. Римский император, в царствование которого родился Иисус Христос. 3. Октавиан Август (Лк.2).
- 12. Кто из перечисленных святых являлся составителем служб Рождеству Христову? 2. Косма Маиумский; 3. Иоанн Дамаскин; 4. Роман Сладкопевец. Составителями службы Рождеству Христову являются, в основном, песнотворцы VI-IX веков: св. Роман Сладкопевец (кондак и икос), св. Андрей Критский (713 г. стихиры на хвалитех), св. Герман, патриарх Константинопольский (740 г. ряд стихир на «Господи, воззвах» и стихиры на литии), святой Иоанн Дамаскин (VIII в. многие стихиры вечерни, канон), св. Косма Маиумский (VIII в. канон).
- 13. Песнь, которую пели Ангелы в Рождественскую ночь.
- **1.** Слава в вышних Богу... (Лк.2:13-14).
- 14. Выберите имена волхвов, которые впервые встречаются у прп. Беды Достопочтенного: 2. Каспар; 3. Мельхиор; 5. Вальтасар.
- 15. Какое место в иерархии церковных праздников занимает Рождество Христово? 2. Второе после Пасхи.
- 16. Что, согласно словам Ангела, должно было стать знамением того, что Дева Мария станет Богородицей? 2. беременность Елисаветы (Лк. 1:34-37).
- 17. Что должно было стать знамением рождения Спасителя для пастухов?1. Младенец, лежащий в кормушке для скота (Лк.2:11-12).
- **18.** Где волхвы увидели Богомладенца? 2. в доме (Мф.2:10-11). В православной иконографии допускается, чтобы в рамках одного изображения

было представлено несколько событий, произошедших в разное время, но связанных общей сюжетной линией. На иконах Рождества Христова Богомладенец обычно изображается в пещере. При этом волхвы нередко вопроизводятся (ещё только) скачущим «в направлении» пещеры. На некоторых раннехристианских изображениях Христос, принимающий дары от волхвов, представлен не новорожденным, а несколько повзрослевшим Ребёнком. Формально это согласуется с приказом царя Ирода об истреблении вифлемских младенцев от двух лет и ниже (Мф.2:16): многие толкователи предполагают, что на тот момент времени Христу могло быть около 2-х лет.

#### 19. Что за смирну даровали Богомладенцу волхвы?

1. благовонное вещество. Смирна, в данном случае, — благовонное вещество, предназначенное для помазания умерших.

- 20. Сопоставьте праздничные даты рождественского периода по мере их наступления (1— самое раннее):
- I Неделя святых праотец
- ? Неделя святых отец
- 3 Навечерие Рождества Христова
- 4 Рождество Христово
- 5 Собор Пресвятой Богородицы
- 21. Какая Литургия служится в ночь праздника Рождества Христова?
- 1. святителя Василия Великого.
- 22. Сколько лет до начала летоисчисления от Рождества Христова Палестина была под властью Рима? В. 63 года.

В 63 г. до Рождества Христова римский полководец Помпей ввёл свои войска в Иудею и присоединил её к римской провинции Сирии. Спустя немного времени (в 713 году от основания Рима, или в 37-м году до Рождества Христова) идумейский князь Ирод, прозванный Великим, получил от Римского Сената царский титул и в течение 37-ми лет управлял всей Палестиной и Идумеей.

- 23. Откуда и куда отправилось Святое семейство для переписи?
- 2. из Галилеи в Иудею; 3. из Назарета в Вифлеем (Лк.2:4-5).
- 24. Когда в России отсчёт времени начался от Рождества Христова, заменив отсчёт от сотворения мира? В. 1699/1700.

Предложенная в 525 году римским архивариусом Дионисием Малым эра «от Рождества Христова» завоёвывала мир постепенно, распространяясь с Запада на Восток, а в России была введена лишь на рубеже 1699/1700 гг. До этого наши предки отсчитывали даты в рамках эры от сотворения мира.

- 25. Какое выражение, по отношению к событию Рождества Христова, является догматически верным? 1. Родился Человек Иисус Христос; 2. Родился Бог; 3. Родился Богочеловек; 4. Родился Сын Божий. Каждое из четырёх выражений является догматически правильным. Христос Совершенный Бог и Совершенный Человек. В момент сверхъестественного зачатия Иисуса произошло восприятие человеческого естества в Ипостась Сына Божьего. Сын Божий Бог родился от Девы Марии по человеческому естеству. Именно поэтому можно утверждать, что от Неё родился Бог, можно что Сын Божий, а можно что Человек. Поскольку Рожденный был не только Богом и не только Человеком, но Богочеловеком, постолько можно говорить, что Дева Мария родила Богочеловека.
- 26. С какого момента Иисус Христос был избавлен от первородного греха? 1. с момента зачатия. Господь Иисус Христос был избавлен от скверны первородного греха изначально, в силу того, что Его зачатие было осуществлено особым сверхъестественным образом. Он был подвержен естественной тленности и смертности, но не имел склонности ко злу.
- 27. Какие образы НЕ использовали Святые отцы для объяснения образа соединения Божественного и человеческого естеств в Лице Иисуса Христа? 1. раскаленный металл; 2. радуга; 5. рыба.

Образ радуги использовался для объяснения догмата о Пресвятой Троице. Образ рыбы употреблялся в раннехристианском искусстве как символ Христа на том основании, что греческое слово Тхдю́ (рыба) состоит из букв, которые в свою очередь являются начальными буквами выражения Іпоої Хріотдо двой відо (відо той двой) офтір — Иисус Христос Сын Божий Спаситель. Однако символика рыбы не использовалась для раскрытия образа соединения Божеского и человеческого естеств в Лице Сына Божьего. Образ виноградной лозы связан с символикой Церкви. Для объяснения образа соединения двух естеств во Христе использовались образы: раскаленного железа и записанной на бумаге мысли. Раскаленный металлический предмет в одной ипостаси содержит две природы: металла и огня, подобно тому как в Ипостаси Сына Божьего — две природы. Рожденная умом мысль, записанная на бумаге (то есть как бы соединенная с бумажным естеством) подобна предвечно рожденному Отцом Слову, в Лице которого божественное естество соединилось с человеческим.

- 28. В Евангелии по Иоанну мы читаем: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Ин.3:16). Была ли в этом воля Бога Сына?
- 1. да, ведь воля у лиц Св. Троицы единая (Ин.17:21). Три Лица едины, имеют абсолютно единую волю (желание и волеизъявление).
- 29. Изначальный главный назидательный смысл сюжета о поклонении волхвов Богомладенцу Христу заключается 6: 2. человеческие суеверия должны уступить место Божественной Истине.

С праздником Сретения связана легенда о старце Симеоне, который, читая пророчество о рождении Мессии, усомнился в рождении Спасителя от Девы. Что стоит за этим рассказом? Об этом нам расскажет кандидат филологических наук, заведующий кафедрой библеистики Общецерковной аспирантуры, ведущий научный сотрудник Института Восточных Культур и Античности РГГУ Михаил Селезнев.

#### **ПЕГЕНДЫ, СВЯЗАННЫЕ С СЕПТУАГИНТОЙ**

егенда, связывающая Симеона Богоприимца с Септуагинтой, т.е. переводом Семидесяти толковников, достаточно поздняя. О том, что Симеон Богоприимец имел какое-то отношение к «переводу Семидесяти» ничего не говорится ни в толкованиях святоотеческой эпохи на евангелие от Луки, ни, например, в очень подробных комментариях к этому евангелию блаж. Феофилакта Болгарского (1078 - 1107), где немало строк посвящено Симеону Богоприимцу. Отсутствует упоминание о переводе Ветхого Завета Симеоном и в молитвословиях праздника Сретения. Легенда эта появляется уже в зрелом средневековье, сперва - у христиан-сирийцев. От них она переходит к христианам-арабам, к грекам, а от греков – к славянским народам. Западному христианству эта легенда не известна. Впрочем, история возникновения Септуагинты вообще богата легендами. Это касается даже самой истории о приглашении семидесяти старцев из Палестины для перевода Ветхого Завета на греческий язык. Событие это описано в так называемом «Послании Аристея». Автор послания рассказывает про свое участие в посольстве из Александрии в Иерусалим. В начале послания пересказывается разговор между царем Птолемеем II Филадельфом (285-246 гг. до Р.Х.) и его вельможей Деметрием Фалерским, заведующим царской библиотекой, которому царь поручил собрать все книги мира. Деметрий, отчитываясь о проделанной работе, сообщает царю, что «законы иудеев заслуживают того, чтобы их переписать и иметь в твоей библиотеке». Царь, заинтересованный, посылает в Иерусалим посольство к первосвященнику, в которое входит и Аристей. В распоряжение египетского царя поступают 72 переводчика, отличающихся образованием и знатностью рода (по 6 от каждого колена), а также список Торы («драгоценные пергаменты, на которых был золотыми еврейскими письменами записан Закон»)... По завершении пира переводчи-

## СРЕТЕНИЕ: СНМЕОН БОГОПРИНМЕЦ И ЕГО СОМНЕНЬЯ



Пречистый Храм Спасов, мнотоценный Чертот и Дева, священное Сокровище Славы Божией днесь вводится в Дом Господень, блатодать совводящи, Яже в Дусе Божественнем, Юже воспевают Интели Божии, Сия есть Селение Небесное.

ков поселяют в отдельном здании, где они переводят весь еврейский закон за 72 дня. Александрийские евреи и царь Птолемей торжественно одобряют перевод. Евреи произносят проклятие на тех, кто изменит хоть одно слово из написанного. Если внимательно вчитываться в «Послание Аристея», то многие детали начинают казаться откровенно сказочными и вызывать сомнения... качестве главы Александрийской библиотеки, для которой делается перевод еврейской Библии, в *«Послании Аристея»* выступает знаменитый античный ученый и политический деятель Деметрий Фалерский (~350 - ~ 280 гг. до Р.Х.). Однако известно, что с воцарением Птолемея II Филадельфа Деметрий был выслан из Александрии. Сейчас «Послание» принято датировать II в. до Р.Х., примерно на сто лет позже описываемых в нем событий. В І в по Р.Х. «Послание Аристея» пересказывают близко к тексту Иосиф Флавий и Филон Александрийский. Позднее, однако, повествование Аристея начинает обрастать все более сказочными подробностями, например, рассказом о том, что семьдесят старцев запирали для работы по одному (или попарно) в специально оборудованные для этого комнаты, а потом обнаруживалось, что они, не сговариваясь, перевели текст одинаково. Ни в «Послании Аристея», ни у Иосифа, ни у Филона этой детали нет. Очень часто перевод Семидесяти упоминает св. Иустин Философ, который впервые, противопоставляя Септуагинту и еврейский текст, обвинил евреев в порче Писания. О том, как совершился перевод Библии, Иустин пишет: «Когда Птолемей, египетский царь, устроил библиотеку и старался собрать сочинения всех людей, то... послал к царствовавшему тогда у Иудеев Ироду и просил переслать к нему книги пророчеств. Царь Ирод послал эти книги, написанные на еврейском языке... Но поелику египтяне не знали, что в них написано, то Птоломей снова послал и просил прислать людей для перевода их на греческий язык». Это явно иная версия, чем та, с которой мы сталкиваемся в «Послании Аристея». Обратите внимание, что посольства посылаются не к иерусалимскому первосвященнику, а к царю Ироду, который жил на два с половиной века позже, чем Птолемей Филадельф! Кроме того, согласно св. Иустину, при Птолемее переведен не один лишь Закон Моисеев, но и пророческие книги. На протяжении столетий повествование о создании Септуагинты обрастало все

новыми и новыми легендами – сперва в еврейской, затем в христианской среде. Одна из них — рассказ о том, что к числу переводчиков принадлежал Симеон Богоприимец. Но легенды, даже если они не имеют под собой исторического зерна, могут нести важное символическое значение.

#### символика событий и чисел

Рассказ о том, как родители принесли младенца Иисуса в Иерусалимский Храм и как старец Симеон признал в нем Мессию занимает немаловажное место в евангелии от Луки. Это — символ преемственности Ветхого и Нового Заветов. Даже ученики Иисуса не сразу поняли, что Иисус – Мессия, но старец, олицетворяющий Ветхий Завет, знал это с самого начала. Важную символическую роль в древнем мире (да и в средневековье) играют числа... для человека архаической культуры, было вполне естественно, услышав в повествовании какое-то число, почувствовать его символическое значение. В предании о переводе Закона Моисеева (Торы) на греческий язык фигурируют 70 переводчиков. «Семьдесят» число символическое: именно столько старейшин помогали Моисею вести народ через пустыню (Исх. 24:9-11; Числ. 11:16-25). Они вместе с Моисеем «видели Бога Израилева», больше того — Бог уделил им от *«духа, который был на Моисее»* и они *«стали про*рочествовать». 70 старейшин были свидетелями того, как Бог дал Моисею Закон. В свою очередь, 70 переводчиков греческой Библии как бы продолжают дело Моисея, сделав этот Закон понятным для грекоязычной диаспоры. Это – символ преемственности между эпохой Моисея, когда Израилю был дарован Закон и эпохой перевода этого Закона на греческий язык, который в тот момент был языком всего Восточного Средиземноморья. Своего рода намек на то, что Септуагинта — повторение Синайского откровения. Но есть и еще один ряд ассоциаций у числа 70. В генеалогии потомков Ноя (Быт. 10) раввинистическая традиция насчитывает 70 народов; согласно позднейшим еврейским легендам 70 ангелов во время строительства Вавилонской башни научили людей 70 языкам; 70 народов были представлены на корабле, на котором плыл пророк Иона; на 70-ти языках прогремел голос Божий с синайских высот. Если это представление о том, что на земле живет 70 народов было уже в эллинистическом иудаизме, то атрибуция греческого перевода Закона Моисеева 70-тью толковниками словно бы намекает на обращенность перевода ко всем народам земли. Ведь по-гречески тогда говорили не только греки, но, можно сказать, вся ойкумена! Можно вспомнить также семьдесят апостолов Христа у евангелиста Луки (заметим, что двухтомник Лука-Деяния уделяет особенное внимание миссии к язычникам). 70 апостолов как бы продолжают дело 70 толковников – подобно тому как 70 толковников продолжали дело 70 старейшин, окружавших Моисея. В ряде дошедших до нас версий истории о переводе Библии на греческий фигурируют, однако, не 70, а 72 переводчика. 72 — это своего рода «округление» числа 70 до ближайшего числа, кратного 12. В этом тоже скрыт свой символизм: ведь когда-то, на горе Синай Закон был дан всем 12 племенам Израиля. Значит, «правильный» перевод, эквивалентный оригинальному, тоже должен быть делом всех 12 племен Израиля.

### происхождение праздника, его стысл и значение

раздник Сретения Господня известен на Востоке с IV века, а на Западе он начал праздноваться с V века, при папе Римском Геласии I (494 г.). В 543 году, при императоре Юстиниане I, по откровению одному угоднику Божию, в память об избавлении жителей Константинополя и его окресностей от моровой язвы и землетрясения в Антиохии, было постановлено совершать богослужения на Сретение с особой торжественностью, с крестным ходом и со свечами. В память об этих событиях и ныне в некоторых обителях в праздник Сретения совершается перед Литургией крестный ход и лития с пением стихир праздника и канона.

Празднование Сретения Господня совершается 2/15 февраля, потому что

Неважно, что ко времени Птолемея Филадельфа от 12 племен осталось лишь три: Иуды, Вениамина и Левия, остальные рассеялись. В «правильном», настоящем переводе должны в равной мере участвовать все 12 племен! Только тогда можно будет говорить о преемственности между Законом Моисея и его греческим переводом! Для христианской традиции Ис. 7:14 - ключевое пророчество, связывающее Ветхий и Новый Заветы, пророчество о том, что «Дева во чреве приимет и родит Сына». Но вокруг этого пророчества всегда шла дискуссия с евреями, которые читали «Молодая женщина во чреве приимет» и, как правило, соотносили это пророчество с рождением царя Езекии (вторая половина VIII в. до Р.Х.). Именно в контексте этой полемики и возникает образ Симеона как переводчика. Он — праведный еврей, воплощение Ветхого Завета. И вот он, сперва усомнившись (намек на полемику христиан с евреями), затем уверовал и написал «Дева...» – после чего был удостоен того, чтобы видеть исполнение пророчества в Новом Завете. По наиболее распространенному варианту легенды (отраженному, в частности, у св. Димитрия Ростовского) Симеон прожил 360 лет. Это число дней в году. Не в нашем календарном году, стремящемся к астрономической точности (365,259636 дней), а в архаическом лунно-солнечном календаре, где год это 12 месяцев по 30 дней. Соответственно 360 лет — это «год годов», полный цикл, в котором столько же лет, сколько дней в году. И вот легенда говорит нам о том, что Симеон прожил прожил свое «полное время», полностью завершил отмерянный ему срок. Но есть и еще один смысл в этом упоминании: прошел полный цикл времен с тех пор, как Симеон поставил в своем переводе слово «Дева», – и настала пора исполнения пророчества. Оно тоже ждало «исполнения времен», ждало своего срока.

Рассказ об участии Симеона Богоприимца в переводе 70 толковников - легенда, но она лишь усиливает и подчеркивает ту роль «моста» между двумя Заветами, которую играет образ Симеона Бого-

приимца в евангелии от Луки.

Записала Ирина Сечина. Приводится в значительном сокращении. http://www.nsad.ru

это сороковой день после Рождества Христова (25 декабря/7 января).

«Ветхий денми» (Дан. 7, 9), Который дал в древности на Синае закон Моисею, Сам Закона Творец — от Бога Бог Слово, безначальное Слово Отчее, ради нас по бесконечному Своему милосердию воплотившись, будучи осмодневен, не возгнушался плотского обрезания и теперь приносится как сорокадневный Младенец в храм Материю, исполняя закон и «законныя клятвы свобождая». Сам будучи Законоположником, Он явился и Исполнителем закона, «начало изъявляя новыя благодати».

## СРЕТЕНИЕ ГОСПОДНЕ

### Евангелие дня

Младшего благословляет старший. Это бесспорно. И в одном случае десятины взимают люди смертные, а в другом случае — тот, о котором засвидетельствовано, что он живёт. В лице же Авраама десятину уплатил, так сказать, и сам Левий, десятины взимающий! Ведь он был тогда еще в чреслах своего предка Авраама, когда того встретил Мелхиседек. Однако, если бы совершенство достигалось уже посредством левитского священства, — а ведь именно на его основе народ получил законодательство, – то какая нужда была бы поставлять иного священника, по чину Мелхиседека, а не по чину Аарона? -Ведь за изменением священства с необходимостью следует и изменение закона. — Ибо Тот, о Котором это говорится, принадлежит иному колену, из которого к алтарю никто не приступает. Ибо всем известно, что Господь наш взошел из Иуды. Но относительно священства из этого колена Моисей ничего не сказал.

Но все становится понятным, когда по подобию Мелхиседека поставляется иной Священник, Который стал таковым не по закону плотской заповеди, но силою бесконечной жизни. Ибо свидетельство Ему таково: «Ты — священник вовек по чину Мелхиседека». (Евр 7,7-17) Русский перевод архимандрита Ианнуария (Ивлева).

ля литургического чтения в праздник Сретения Господня избран такой отрывок из Послания к Евреям, который, даже при внимательном прочтении, весьма сложен для понимания. Образы и аргументация в этом отрывке представляются непривычными. Одна их ключевых фигур Послания к Евреям, фигура Мелхиседека, кажется нам малозначительной. Чей ум пробудится при упоминании этого образа Ветхого Завета, о котором там говорится всего лишь в нескольких строчках? Чье сердце откликнется на сравнение этого далекого Мелхиседека с Самим Спасителем Иисусом Христом? И совсем уж неясно, почему наш отрывок читается в праздник Сретения. Все это свидетельствует о большом временном и культурном расстоянии, которое отделяет современного верующего от христианина I века, о том, как нечувствительны мы к Слову Писания, которое для людей того времени было неиссякаемым источником вдохновенного богословского творчества.

Послание к Евреям – одно из боговдохновенных богословских сочинений Нового Завета. Его основная цель – показать уникальность, единственность Иисуса Христа как Посредника между людьми и Богом. Ветхозаветная религия, не допускавшая прямого, непосредственного контакта человека с Богом, признавала три вида посредничества: ангелов, пророка Моисея и священство «по чину Аарона», исторически происходившее из колена Левия. Послание к Евреям стремится доказать своим читателям, что Иисус Христос превосходит и ангелов, и Моисея и всё законное священство Аарона. Иисус выше ангелов, «ибо кому когда из Ангелов сказал Бог: Ты Сын Мой, Я ныне родил Тебя?» (Евр 1,5), и «не Ангелам Бог покорил будущую вселенную» (Евр 2,5). Иисус – выше Моисея, ибо Моисей – только служитель в доме Божием, «а Христос – Сын в доме Его; дом же Его – мы» (Евр 3,5-6). Наконец, Иисус – выше всего законного ветхозаветного священства «по чину Аарона», ибо Он был «наречен от Бога Первосвященником навек по чину Мелхиседека» (Евр 5,10; 6,20). Иначе говоря, священство Иисуса иного порядка, нежели священство ветхого Израиля, оно превосходит, более того, отменяет жертвенные и храмовые традиции иудаизма. С явлением Иисуса Христа произошло столь радикальное изменение в религиозной вере и практике человечества, что справедливо говорится о двух эрах человеческой истории: до Рождества и после Рождества Христова, что и зафиксировали календари современного мира.

Собственно, доказательству этой уникальности и универсальности первосвященства Иисуса Христа посвящено всё Послание к Евреям. Утонченная аргументация послания нам далеко не всегда понятна, так как и весь образ мышления, и способ обращения с текстами Священного Писания ученых книжников тех далеких времен современному человеку кажутся странными. Но все же мы должны попытаться понять их.

Итак, Иисус Христос характеризуется как Первосвященник по чину Мелхиседека. Какой смысл вкладывается в это наименование? Вспомним, что для устранения греха как состояния отчуждения людей от Бога, от источника их бытия и жизни, в Древнем мире существовала сложная система священства и жертвоприношений. Но практика показала, что никакие усилия священства и никакие жертвы не могли восстановить разрушенные отношения между человеком и Богом. Послание к Евреям поэтому утверждает, что возникла необходимость в принципиально ином священстве, и в принципиально ином жертвоприношении. В Иисусе Христе Бог послал людям Того Единственного Первосвященника, Который Своей жертвой реально открыл людям доступ к Богу. Вот это новое священство Иисуса и названо священством по чину Мелхиседека.

Обоснование этого богословского утверждения взято из двух отрывков Ветхого Завета. Во-первых, это Пс. 109,4, где сказано: «Клялся Господь, и не раскается: Ты священник вовек по чину Мелхиседека». Во-вторых, это Быт. 14,17-20, где изложена история Мелхиседека, царя Салимского и священника Бога Всевышнего, который именем Бога благословил праотца Авраама, после чего Авраам дал Мелхиседеку «десятую часть из всего». Послание к Евреям, пользуясь искусным и распространенным в те далекие времена способом иносказательного толкования, усматривает в словах Писания таинственный, сокровенный смысл. Этот смысл, сокрытый от «внешних», открывается людям Церкви, верующим в Иисуса Христа, просвещенным Духом Святым. Вспомним слова Самого Иисуса Христа, сказанные Его ближайшим ученикам: «Вам дано знать тайны Царствия Божия, а тем внешним все бывает в притчах» (Мк 4,11), то есть остается загадочным.

Прочитанный нами отрывок из Послания к Евреям обращает наше внимание на такие подробности краткого библейского повествования о встрече Авраама с Мелхиседеком, которые поверхностному взгляду вряд ли вообще заметны, а углубленному взгляду в Слово Божие, открываются в их таинственной глубине. Во-первых, Мелхиседек благословил Авраама. Но благословение всегда дает вышестоящий, старший по своему положению. Следовательно, Мелхиседек стоял выше Авраама, хотя Авраам был основателем иудейского народа. Во-вторых, Мелхиседек взял с Авраама десятину, чем «доказал», что он не только выше Авраама, но и выше правнука Авраама Левия, который находился в чреслах Авраама в момент, когда тот платил десятину. Можно сказать, что Левий, которому иудеи платили десятину, в лице Авраама сам уплатил десятину Мелхиседеку. И мысль идет дальше: священники из колена

Левия взимали десятину, основываясь на нормах закона, а Мелхиседек получил ее на иных, чрезвычайных основаниях, данных ему Богом не по закону смертной плоти, но по силе вечной жизни. Ведь левиты получали десятину как смертные; Мелхиседек же получал ее как живущий вечно. О вечной жизни Мелхиседека, правда, в Писании не говорится. Но в нем ничего не говорится также о родословной Мелхиседека, о том, когда началось или закончилось священство Мелхиседека, о том, когда он родился или умер. Следовательно, — делается вывод, — у него не было ни начала, ни конца дней: он и сейчас живет, и его священство длится вечно. Это и подтверждают слова псалма, обращенные к грядущему Мессии: «Ты священник вовек по чину Мелхиседека».

И вот, как Послание к Евреям обратило наше внимание на таинственную связь ветхозаветной истории о Мелхиседеке с евангельским откровением об Иисусе Христе, так и создатели круга праздничных литургических чтений обратили наше

внимание на связь этих богословских размышлений Послания к Евреям с церковным праздником Сретения Господня. В истории, которая рассказана в Евангелии от Луки, и которая исполнена духовной символики, ветхозаветное священство в лице престарелого праведного Симеона встречается в Иерусалимском храме с Богомладенцем Иисусом. И священник благодарит Бога за исполнение обещанного откровения. Старец видит, что Младенец Иисус, руце Симеоне благословивый, — обетованный Помазанник Господа, слава народа Израиля, свет язычникам и спасение всем людям. Младенец благословляет старца, ибо Он — больший, Он — старший. Законное храмовое священство уступает место Первосвященнику вечному, не в силу закона плотской заповеди поставленному, но в силу вечной Божественной жизни Свободителя душ наших, дарующаго нам воскресение.

Архимандрит Ианнуарий (Ивлиев). https://azbyka.ru/ivliev/apostol\_sretenie-all.shtml

## ТРИ ЭТАПА ПОКАЯНИЯ

Покаяние сопровождает христианина всю его жизнь, какая бы долгая она бы ни была. Потеря покаянного духа означает попросту уход человека с духовного пути, уход на путь погибели.

Не приходится говорить о том, насколько насущно покаяние. Без него христианская жизнь немыслима. Даже начаться она не может без покаяния.

Оттого к покаянию все время возвращается православный человек. И не только мыслью, но и поступками – обязательно. Иначе получится, что наша вера без дел мертва.

Покаяние сопровождает христианина всю его жизнь, какая бы долгая, какая одухотворенная она бы ни была. Потеря покаянного духа означает попросту уход человека с духовного пути, уход на путь погибели.

Вот почему подвижники стремятся к непрестанному покаянию (назовем его так, по аналогии с непрестанной молитвой).

Само собой понятно, что к непрестанному покаянию любому человеку путь длинный и нелегкий. Можно ли на этом пути наметить какие-либо отдельные шаги? Можно ли описать способы, благодаря которым человек способен по нему двигаться? Несомненно.

Замечательный духовник первой волны русской эмиграции, архимандрит Сергий (*Шевич*)<sup>1</sup>, отмечал, что мы каемся в грехе три раза: сразу по осознании греха, в конце дня, на исповеди.

Первый раз: я каюсь в тот момент, когда понял, что совершил грех, даже если осознание греха пришло сразу по его соверше

<sup>1</sup> Родился 3 августа 1903 г. в Нидерландах в семье русского дипломата и генерала свиты. Эмигрировал с семьей в 1920 г. После краткого пребывания в Швейцарии и двух лет в Берлине, с 1923 г. поселился в Париже. В молодости был членом движения «младороссов». Переписывался с преподобным Силуаном Афонским (сохранилось письмо преп. Силуана К.Г. Шевичу, опубликованное в переводе на французский язык в книге J.-Cl. Larchet. Saint Silouane de l'Athos (Paris: Cerf, 2001. Р. 397-401). В годы немецкой оккупации Парижа был арестован и после освобождения в ноябре 1941 г. (по другим данным, в концлагере) принял монашество. Духовный сын архимандрита Стефана (Светозарова). Иеромонах (1945). Настоятель Свято-Трощкого храма в г. Ванв (Франция) в юрисдикции Московского Патриархата. Одновременно был настоятелем Свято-Духовского скита в Мениль-Сен-Дени. Скончался 25 июля 1987 г.

нию. Не стоит медлить с покаянной молитвой к Богу (и просьбой о прощении к человеку, если я совершил грех против ближнего). Большая ошибка — отложить покаяние «на потом», под предлогом, что «неудобно как-то сейчас» и т. п. Грех подобен болезни, — чем раньше принялись за лечение, тем успешнее оно будет. Чем раньше начато покаяние, тем меньше грех успеет повредить мне. Коснеть в грехе опасно.

Стыд за свершенный грех не должен остановить меня на пути покаяния. Напротив, стыд надо использовать для борьбы с грехом. Стыдно мне, потому и каюсь. Если отложу покаяние на потом, то болезнь будет загнана на глубину, бороться с ней будет значительно труднее.

Второй раз каюсь: в конце дня я мысленно перебираю его события и вновь возвращаюсь к своему греху. Немного размышляю о нем (в чем его причины, каковы его последствия, как с ним бороться), прошу Бога о прощении.

Это настоящее ежедневное духовное упражнение.

В русской православной традиции оно ясно прописано в некоторых молитвословах после вечернего правила: «Положи слово с самем тобою, и испытание сотвори совести твоея, преходя и подробну исчитая вся часы дневныя, начен от времени, когда восстал еси от одра твоего... вся твоя деяния, словеса и помышления... Аще что лукавое соделал еси... кайся и моли Человеколюбца».

Как всякое регулярное духовное упражнение, ежевечернее покаяние требует от христианина волевых усилий. Каждодневное покаяние не займет слишком много времени, если я не *«утону в деталях»*, если днём буду каяться, как только замечу, что не прав перед Богом и людьми.

Ежевечернее покаяние помогает человеку наладить внимательную христианскую жизнь.

Третий раз каюсь: на Таинстве исповеди перед невидимо присутствующим Спасителем я прошу прощения, и священник произносит разрешительную молитву, свидетельствуя перед Богом мое покаяние в грехе, я целую Крест и Евангелие.

В грехе я каялся первый раз, преодолевая ложный стыд, каялся после вечерних молитв, преодолевая лень. Все эти усилия содействует тому, чтобы на исповеди я принес покаяние живое, неформальное и не поверхностное.

## ПРИТЧИ О ВНУТРЕННИХ НАСТРОЙКАХ

### Бабочка в руке

Однажды ученик великого мудреца решил испытать своего учителя. Он поймал бабочку и подумал: «Вот мой учитель все знает, сейчас подойду к нему и спрошу: в моей руке бабочка, как ты думаешь, живая она или мертвая? Если скажет, что живая — я сожму кулак, и она умрет, если скажет, что мертвая — я разожму кулак, и она улетит».

- Учитель, в моей руке бабочка, как ты думаешь, живая она или мертвая?
- *Все в твоих руках*, ответил учитель.

#### Кузнечик

Один человек шел со своим другом, приехавшим из деревни, по людной городской улице. Внезапно провинциал воскликнул: — Я слышу кузнечика!

— *Ты с ума сошел,* — ответил столичный житель, —час пик, площадь переполнена людьми.

Повсюду сновали автомобили, работали строители, над головой летали самолеты.

— *Но я все же слышу кузнечика,* — настаивал друг.

Он подошел к цветочной клумбе, разбитой перед многоэтажным зданием, нагнулся, раздвинул листья растений. Там действительно сидел и стрекотал маленький кузнечик.

- У тебя, должно быть, феноменальный слух!
- Да нет самый обыкновенный.
- *В это невозможно поверить!*

— *Тогда смотри*, — сказал ему друг и высыпал на тротуар пригоршню монет.

Тут же прохожие завертели головами и полезли в свои карманы проверить, не у них ли просыпались деньги.

— Видишь, — сказал сельский мудрец, — все зависит от того, на что ты настроен.

### Полюби хоть кого-нибудь

Один человек пришел к старцу и сказал: — Я хотел бы полюбить Бога — научи меня!

Учитель ответил: — Скажи мне сначала, любил ли ты когонибудь раньше? — Любил ли ты хоть одну женщину, хоть одного ребенка — хоть кого-нибудь?

Человек сказал: — Я человек религиозный и не интересуюсь мирскими делами — любовью и всем прочим. Меня интересует только путь к Богу.

— Пока это невозможно: сначала ты должен кого-нибудь полюбить, — сказал старец. — Это будет твоя первая ступенька. Ты спрашиваешь про вершину, а сам не ступил на первую ступеньку. Иди и хоть кого-нибудь полюби.

### Разговор с Богом

Жил один старик, он часами неподвижно стоял в углу церкви. Однажды священник спросил его, что же говорит ему Бог?

- Бог ничего не говорит. Он только слушает, ответил старик.
- -Хорошо, тогда о чем ты говоришь Ему?
- Я тоже ничего не говорю. Я Его только слушаю.

Ищи чистоты. Не останавливайся на недобром помысле. Правду говорить никогда не бойся, только с молитвой и прежде проси благословения у Господа. Старец Николай Гурьянов

## МАСТЕРСКАЯ СЛОВА

### Почему мы так говорим

### Воспрянуть ото сна

Выражение *«Воспрянуть ото сна»* происходит из Библии. В Псалтири, в 77 псалме есть рассказ о том, как Господь наказал израильский народ за его неблагодарность, пренебрежение законами и греховное поведение.

«И предал мечу народ Свой и прогневался на наследие Своё... Но, как бы от сна, воспрянул Господь, как бы исполин, побежденный вином...и отверг шатер Иосифов и колена Ефремова не избрал, а избрал колено Иудино, гору Сион, которую возлюбил... И устроил, как небо, святилище Свое и, как землю, утвердил его навек...». (Пс. 77, 62-69)

Преданность евреев Богу была нетвёрдой и непостоянной, а потребность в обращении к Нему возникала только когда их постигали бедствия. И тогда Господь отверг Ефрема и Ефремово колено, и предпочел ему Давида и колено Иудино (это 2 из 12 колен или племён израильских), а местом Своего обитания назвал гору Сион. Это в Иерусалиме.

Ефрем был гордым и непослушным Господу. Он стремился во всем достичь внешнего преобладания, хотел один властвовать над всем народом. Давид же был простым, мудрым и нравственно чистым, умевшим служить своему народу. И потому Господь выбрал его.

Толкователи Библии, полагают, что в словах *«как бы от сна воспрянул Господь»* заключено долготерпение Бога.

Фразеологический словарь русского языка дает выражению «воспрянуть ото сна» значения очнуться, выйти из состояния застоя, апатии, оживиться и обрести надежду. В современном языке также встречается выражение «воспрянуть духом» с синонимичным смыслом — преодолеть чувство подавленности и уныния, стать бодрым и жизнерадостным, ощутить в себе прилив энергии.. воспрянуть духом, воспрянуть дущой.

**Примеры:** Пробуждение ото сна — пробуждение от небытия — восстание из праха — это та же самая, по сути, тема. (М. К. Кантор, Чертополох. Философия живописи, 2016)

И мир проснулся ото сна— вспомнилась священнику откудато всплывшая фраза. (М. Г. Серегин, Кулак и крест, 2010).

Синонимы слова «Воспрянуть» — всколыхнуться, восстать, поднять голову, встать, воскрылить, воскреснуть, вскочить, встряхнуться, ободриться, подняться, ожить, пробудиться, воскрылиться, вспрянуть, подхватиться, подбодриться, приободриться, повеселеть ...

На Страшном суде в свете Истины проявится всё, чего мы не замечали или не хотели замечать в себе. Как сказал мне однажды товарищ мой:

- Я вдруг понял: будет Страшный суд и на нём мне покажут человека, которого я никогда раньше не знал. Это буду я...

Игумен Нектарий (Морозов)

последнем суде над человечеством говорит нам евангельское чтение. Ожидание Второго пришествия Христа, как Судии живых и мертвых, утверждается Символом Веры: «и паки грядущего судить живым и мертвым», исповедуем мы. Вера в Суд Божий никогда, в жизни человечества, не подвергалась сомнению. Но вот некоторые, слыша слова о вечных мучениях нераскаявшихся грешников, соблазняются, говорят: милосердие Божие не допустит вечного отвержения. Верно, Господь и не хочет его. Вы слышали, Сам Господь говорит в нынешнем Евангелии, что от создания мира уготовано Царство. «Придите благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира», говорит Господь. Верно, не хочет Господь отвержения, но что поделать, когда многие сами Бога отвергли. Разный путь у людей, отсюда и исход разный. Одни стремятся ко Христу — к Свету, живут в Боге, одна у них забота — верность Христу сохранить, а другие отвергли Свет, живут по своей волюшке, отрицая Бога и Христа, утопают в своеволии, оправдывая свое своеволие умничаньем и возводя природу на степень божества. Неудивительно посему, что и исход жизни у людей разный.

Что делать с теми, которые преисполнены зла, а исправиться не хотят? – вопрошает свт. Феофан Затворник. Они слышат о Боге, знают и о Христе, и сами ставят себя за пределами милости Божией.

Мы знаем, говорит св. Феофан, что так называемые оккультные науки придумали множество рождений, как средство к очищению. Но ведь в грехах утонувший, впитавший зло в одном рождении явиться таким же и во многих других рождениях, и так — без конца. Ибо как есть прогресс в добре, так есть прогресс и во зле. Ведь, знаем мы с вами в истории, да и в настоящее время, людей не только ожесточенных, но и упорствующих в крайней степени зла. Они знают о существовании Света, но решительно отвергают Его, служа настойчиво тьме. Такими же могут они остаться и вне земли, а там — и навсегда.

А вот когда придет кончина века, о кото-

## СТРАШНЫЙ СУД

Неделя о Страшном Суде, 23 февряля



ОТДЕЛЕНИЕ ОВЕЦ ОТ КОЗЛОВ (МФ. 25. 32–33). РИМСКАЯ ИМПЕРИЯ. РИМ, III В. США. ОТДЕЛЕНИЕ ОВЕЦ ОТ КОЛЬО ПОВЕТЬ ОТ В СТИТИТЕ В СТИ

Когда же придет Сын Человеческий во славе Своей, и все ангелы с Ним, тогда сядет Он на престоле славы Своей, и будут собраны перед Ним все народы; и Он отделит их друг от друга, как пастух отделяет овец от козлов; и поставит овец по правую Свою сторону, козлов же по левую.

Тогда скажет Царь тем, кто по правую сторону Его: «придите, благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от основания мира. Ибо голоден был Я, и вы дали Мне есть; жаждал, и напоили Меня; странником был, и приняли Меня; наг, и одели Меня; болен был, и посетили Меня...». Тогда ответят Ему праведные: «Господи, когда мы Тебя видели голодным, и накормили? Или жаждущим, и напоили? Когда же мы видели Тебя странником, и приняли? Или нагим, и одели? Когда же мы видели Тебя больным, или в тюрьме, и пришли к Тебе?» И ответит им Царь: «истинно говорю вам: сделав для одного из братьев Моих меньших, вы для Меня сделали».

Тогда скажет и тем, кто по левую сторону: «идите от Меня, проклятые, в огонь вечный, уготованный диаволу и ангелам его. Ибо голоден был Я, и вы не дали Мне есть; жаждал, и не напоили Меня...». Тогда ответят и они: «Господи, когда мы видели Тебя голодным, или жаждущим, или странником, или нагим, или больным, или в тюрьме, и не послужили Тебе?» Тогда Он ответит им: «истинно говорю вам: не сделав для одного из этих меньших, вы и для Меня не сделали». И пойдут эти в муку вечную, праведные же в жизнь вечную. (Мф. 25, 32-46). Русский перевод еп. Кассиана (Безобразова).

рой повествует евангельское чтение, куда же прикажете Господу девать по своей свободной воле во зле ожесточенных? – вопрошает тот же свт. Феофан. Вместе с теми, кто всю жизнь шел *«тесными вратами»*, с теми, кто избрал путь самоограничения, кто трудился в земной жизни во имя Христа-Бога, трудился над умножением в себе и в окружающем мире Света? К тому же, не исправившиеся в земной жизни, убившие в себе дары Духа Святого, исправятся ли они в ином бытии?

Итак, не Бог является виновником ада и вечных мук, — в этом повинен сам человек, отвергший Бога и утопающий в своеволии. Не будь нераскаянных грешников, не будет и ада. Для того и сошел к нам на землю Сын Божий — Христос, чтобы не было грешников, чтобы их спасти. И по нынешний день все слышат слово Господне: «Я Свет миру, Я Путь, приводящий к познанию истины». Всех зовет Христос в лоно Божией любви, не хочет Он, чтобы кто-либо впал в муки вечные.

Все дело за нами, за человеком. Нам указан Путь, даны нам и средства к прохождению этого Пути. И нет у безумцев основания говорить о жестокости евангельских слов, когда слышат они слова: «и пойдут сии в муку вечную». «Благ и милостив Господь, долготерпелив и многомилостив», Он дает нам время для размышления и очищения, продлевая дни нашей жизни. По любви к нам, Он очищает нас от греховности, проводя чрез испытания и физические страдания. Мы должны явить себя не слушателями только слова Божия, а усердными исполнителями Его воли о нас, достигая праведности в любви к Богу и в любви к ближнему, в чем да поможет нам Сам Господь, из уст Которого мы часто слышим: «Блажены слушающие слово Божие и исполняющие его». Аминь.

спъсти/ньсть день

# ЦЕРКОВНЫЙ ФЕВРАЛЬ КАЛЕНДАРЬ

Прп. Макария Великого, Египетского (390~). + Свт. Марка 19/1 СБ Евгеника, архиепископа Ефесского (1444). 20/2 BC. Неделя о Закхее. Мчч. Йнны, Пинны и Риммы (I~). Евфимия Великого (473). Прп. Евфимия Сянжемского, Вологодского (~1465). Сщич. Павла Добромыслова (1940). 21/3 ΠН Прп. Максима исповедника (662). Прп. Максима Грека (1556). Сщмч. Илии Березовского пресвитера (1938). 22/4 Мчч. Мануила, Георгия, Петра, Леона, епископов, и прочих 382-ми (~817). Сщмчч. Иоанна Успенского и Евфимия Тихонравова, пресвитеров (1938). Прп. Мавсимы Сирина (IV) Прп. Геннадия Костромского, CP 23/5 Любимоградского (1565). Собор Костромских святых. Мчч. Вавилы Сицилийского, пресвитера, и учеников его, 24/6 ЧΤ Тимофея и Агапия (III). Прп. Македония, сирийского пустынника (~ 420). + Блж. Ксении Петербургской (XIX). Прп. Мара певца (~430). + Свт. Григория Богослова, ПΤ 25/7 архиеп. Константинопольского (389). Сщмч. Владимира (Богоявленского), митрополита Киевского (1918). 26/8 Прп. Симеона Ветхого, игумена (~390). Свт. Иосифа, архиепископа Солунского (830). Блгв. Давида IV Возобновителя (Строителя), царя Иверии и Абхазии (1125) (Груз.). 27/9 BC Неделя о мытаре и фарисее. Поминовение усопших. 🕁 Собор новомучеников и исповедников Церкви Русской. → Перенесение мощей свт. Иоа́нна Златоуста, архиепископа Константинопольского (438). ΠН 1-я приугот-я седмица к Великому посту сплошная. Прп. 28/10 Ефрема Сирина (373~). Прп. Палладия Сирийского пустынника (IV). Прп. Исаака Сирина, епископа Ниневийского (VII). 29/11 Свтт. Гера́сима (1441~), Питири́ма (1455) и Ионы (1470), епископов Великопермских, Устьвымских. Собор Коми святых. Собор Екатеринбургских святых. 🕁 Собор вселенских учителей и святителей Васи́лия 30/12 CP Великого, Григория Богослова и Иоанна Златоустого. 31/13 ЧΤ Бессребреников мчч. Кира и Иоанна. Мц. Трифены Кизической. Свт. Никиты, затворника Печерского, еп. Новгородского (1108). 1/14 ПТ Предпразднство Сретения Господня. Мц. Фелицитаты (202~). Прп. Вендимиана, пустынника Вифинийского (~ 512).

спіст/ністі день

# 2/15 СБ 🕀 СРЕТЕНИЕ ГОСПОДА БОГА И СПАСА НАШЕГО ИИСУСА ХРИСТА

3/16 ВС Неделя о блудном сыне. Прор. Аза́рии (Х в. до Р. Х.) Правв. Симео́на Богоприимца и Анны Пророчицы. Равноап. Николая (Касаткина), архиепископа Японского (1912). Собор святых Пермской митрополии.

4/17 ПН **2-я приуготовительная седмица к Великому посту, о** блудном сыне. Прп. Иси́дора Пелусиотского (~440).

5/18 ВТ М.ц. Ага́фии Палермской (251). **+ Свт. Феодо́сия, архиеп. Черниговского** (1696). Прмц. Александры Каспаровой (1942).

6/19 СР Прп. Вуко́ла Смирнского, еп. (ок. 100). Мцц. Ма́рфы, Мари́и и прмч. Ликарио́на. Сщмч. Васи́лия Надеждина, пресвит. (1930).
7/20 ЧТ Прп. Луки́ Элладского (~946). Мучеников 1003 Никомилийских

7/20 ЧТ Прп. Луки Элладского (~946). Мучеников 1003 Никомидийских (303). Сщмч. Алекса́ндра Талызина, пресвитера (1938).

8/21 ПТ **Отдание праздника Сретения Господня.** Прор. Заха́рии (~520 г. до Р. Х.). Вмч. Фео́дора Стратилата (319).

9/22 СБ *Вселенская родительская (мясопустная) суббота.* Сщмч. Васи́лия Измайлова, пресвитера (1930).

10/23 ВС Неделя мясопустная. О Страшном суде. Прав. Гали́ны (III) Блгв. кн. А́нны Новгородской (XI). Прп. Ло́нгина Коряжемского, иеромонаха (1540).

П/24 ПН 3-я приуготовительная седмица к Великому посту, сырная – сплошная. Прп. Дими́трия Прилуцкого, игумена Вологодского (1392).

12/25 ВТ Ниверской иконы Божией Матери. Прпп. Марии, именовавшейся Марином (VI). Новт. Алексия, митроп. Киевского, Московского и всея Руси, чудотворца (1378).

СР Прпп. Зо́и и Фоти́нии (V). Свт. Серафи́ма (Соболева), архиеп.
 Богучарского (1950). Собор святых Омской митрополии.
 Прп. Маро́на, пустынника Сирийского (IV). Н Равноап.

Кирилла, учителя Словенского (869).

Прп. Евфросинии Александрийской (V). Прп. Евсе́вия,

пустынника Сирийского (V). Прп. Анфима Хиосского (1960).

16/29 СБ Всех преподобных отцов, в подвиге просиявших. Мучеников Персидских (IV). Прп. Маруфа, епископа Месопотамского (422).

## **ХРОНОГРАФ** 5



Осенние штормы стали разрушать заграждение из кораблей, затопленных поперек Севастопольской бухты между Константиновской и Александровской батареями. Поэтому 5 ноября на месте разломившегося корабля «Силистрия» затопили 84-пушечный «Гавриил», 14 декабря — корвет «Пилад», Второй этап затопления состоялся в конце зимы 1855 года. В ночь с 12 на 13 февраля между Николаевской и Михайловской батареями (вторая линия) затопили корабли «Двенадцать Апостолов», «Святослав» и «Ростислав», фрегаты

Религиозная организация «Православный приход святителя Николая в бухте Камышовой г. Севастополя Симферопольской и Крымской Епархии» РНКБ Банк (ПАО): p/c: 40703810942410000231; ИНН клиента/КПП: 9201511763/920101001;БИК: 043510607; Корреспоидентский счёт: 30101810335100000607 «Кагул» и «Мессемврия», а 16 февраля — фрегат «Мидия».

Третья линия находилась западнее Сухой балки. Здесь 27—28 августа во время перехода на Северную сторону затопили остатки Черноморского флота: корабли «Великий князь Константин», «Париж», «Императрица Мария», «Храбрый», «Ягудиил», «Чесма»; фрегат «Кулевчи» и пароходофрегат «Владимир» легли на дно почти на середине бухты. В Южной бухте и Килен-бухте топили более мелкие суда, в основном бриги и шхуны. Наконец 30 августа у северного берега Севастопольской бухты были затоплены все оставшиеся пароходофрегаты и пароходы.

Боевой ценности они уже не представляли — орудия давно были сняты и отправлены на батареи, а сами корабли использовались в качестве временных плавучих госпиталей. Орудия с судов свозились пароходами на берег, откуда до батарей 200-пудовые пушки переносились буквально на руках, потому что лошади порой не могли сдвинуть такой груз. Именно благодаря тяжелым морским орудиям, снятым с кораблей, Севастополь успешно отражал бомбардировки и штурмы противника. Из расформированных экипажей кораблей в состав сухопутного гарнизона влилось более 10 тысяч моряков, сыгравших огромную роль в обороне города.

Таким образом, за исключением фрегата «Коварна», транспорта «Березань» и еще нескольких более мелких судов, погибших от огня союзной артиллерии, в течение осады все остальные суда (75 боевых кораблей и судов и 16 вспомогательных, включая шхуны) затопили сами моряки-черноморцы.

Отпечатано в типографии ИП Стрижак М. В. Фиолентовское шоссе, 1/7, тел. +7978 741-03-55 Печать офсетная. Тираж 500 экз.

Любая полиграфия качественно и в самые короткие сроки